
RECURSOS PARA QUEM DESEJA 
MANEJAR BEM A PALAVRA DA VERDADE 

Em 1517, o frade agostiniano Martinho Lutero (1483-1546), 
involuntariamente desencadeou um movimento que transformaria 
radicalmente o mundo ocidental. Esse movimento, que veio a ser conhecido 
como a Reforma Protestante, gerou implicações religiosas, políticas e 
sociais sem precedentes. Por isso mesmo, é difícil resumir a reforma 
protestante em alguns pontos fundamentais. Entretanto, apesar de simplista, 
eu creio ser possível afirmar que as reinvidicações de Lutero podem ser 
sintetizadas na popular tríade: 

Sola Gratia - Sola Fide - Sola Scriptura.

De fato, podemos afirmar que a tradição Protestante tem sido fundamentada 
nesses três pilares. Pelo menos deveria ser assim, mas infelizmente isso 
nem sempre tem acontecido.

Eu creio que a necessidade de erguermos a bandeira do SOLA SCRIPTURA 
é quase tão vital e urgente hoje, quanto o era nos dias de Lutero. De certa 
forma podemos dizer que precisamos de uma nova REFORMA.

O trabalho que você tem em mãos faz parte de uma série de recursos, cujo 
firme propósito é defender e propagar a suficiência da Palavra de Deus, de 
acordo com os princípios e dinâmicas da Teologia Dispensacional. 

Para obter uma lista completa de nossos materiais de estudo bíblico ou para tirar suas 
dúvidas sobre a Palavra de Deus, escreva para: 

Sola Scriptura
Caixa Postal 4112 - Boa Viagem 

Recife, PE - Cep. 51021-970

3

Igrejas Bíblicas
Reconhecendo e Aplicando

Duas Regras Básicasde Estudo Bíblico

Por Vernon A. Schutz



3

Igrejas Bíblicas

Reconhecendo e Aplicando

Duas Regras Básicasde Estudo Bíblico

Por Vernon A. Schutz

Tradução: Jule Rose Rocha Rios
                  Pr. Urian Rios

Revisão: Pr. Urian Rios

Amados irmãos, esse trabalho é feito com amor e dedicação para a glória de Deus. Portanto lembramos que fazer 
cópias desse material é ilegal e anti-ético. Caso necessite cópias adicionais favor entrar em contato conosco.



PARTE I

RECONHECENDO OS PRINCÍPIOS 

Antes de identificar essas TRÊS IGREJAS nas Escrituras, é necessário reconhecermos dois 
princípios básicos de estudo bíblico e então, pela aplicação desses princípios, as três igrejas serão 
claramente identificadas.

PRIMEIRO PRINCÍPIO

O MISTÉRIO DA IGREJA, O CORPO DE CRISTO, NÃO FOI 

REVELADO, NEM MANIFESTO NOS DIAS DO VELHO 

TESTAMENTO, NEM AINDA QUANDO O NOSSO SENHOR ESTAVA 

SOBRE A TERRA, MAS FOI PRIMEIRAMENTE REVELADO A 

PAULO, E POR ELE A TODOS OS SANTOS

“O mistério que esteve oculto durante séculos e gerações, e que agora foi manifesto aos seus 
santos. (Col. 1:26)

O “... mistério de Cristo, o qual, em outras gerações, não foi manifestado aos filhos dos 
homens, como agora foi revelado pelo Espírito aos seus santos apóstolos e profetas. O mistério é 
que os gentios são co-herdeiros e membros do mesmo corpo... a dispensação do mistério, que desde 
os séculos esteve oculto em Deus” (Ef. 3:4,5,6,9).

“... A pregação de Jesus Cristo, conforme a revelação do mistério que desde tempos eternos 
esteve oculto.” (Rom. 16:25)

 Dr. Ironside e William R. Newell em seus primeiros escritos apresentam claramente este 
importante princípio básico.

O mistério da Igreja, o Corpo de Cristo, nunca foi conhecido nos dias do Antigo Testamento, 
nem ainda quando o nosso Senhor estava sobre a terra. Nos é dito claramente que ‘estivera 
oculto durante séculos e gerações’ mas ‘agora..., foi manifesto aos seus santos’. O método divino 
de faze-lo conhecido foi por uma revelação especial ao apóstolo Paulo, como ele afirma em 
Efésios 3.” (Ironside, Lectures on Colossians - Palestras em Colossenses, pág. 57) 

“Foi uma revelação especial não dada aos doze, mas a ele (Paulo) como o apóstolo da nova 
dispensação” (Ibid. Pág. 57)

“Entre todos os escritores do Novo Testamento, nenhum outro fala sobre o Corpo de Cristo. 
Esta revelação veio primeiro a Paulo para que ele a comunicasse a outros” ( Ironside, In The 
Heavenlies Nos Lugares Celestiais, pág. 146)

“Esta doutrina de um Corpo não é mencionada por qualquer um dos apóstolos antes de Paulo. 
Ele a chama de a “dispensação do mistério”, da qual ele havia sido especialmente 
encarregado.” (Ironside, Sailing With Paul - Navegando com Paulo, pág. 44)

“A Paulo somente é confiado proclamar a Igreja, e o que ela é exatamente – o Corpo de Cristo... 
Mas eles (os outros apóstolos) não sabiam, à parte das epistolas de Paulo (II Pedro 3) o 
evangelho do mistério, o Cristo celestial e o Seu Corpo, a Igreja (Newell, Lessons on Romans 
With Outline Lessons on Acts - Lições  em Romanos com Esboços de Atos , páginas 330,331)

Paulo é o revelador daquela grande congregação dos eleitos de Deus, a Igreja, o Corpo de 
Cristo, a qual também é a Noiva. Nenhum outro apóstolo falou dessas coisas. O próprio Pedro 
as tinha aprendido de Paulo (II Ped. 3:l5,16). Nenhum outro apóstolo mencionou o Corpo de 
Cristo (Newell, Paul vs. Peter - Paulo Versus Pedro, páginas 4,6).

Apesar de ambos, o Dr. Ironside e William R. Newell, em seus escritos posteriores negarem 
suas idéias anteriores, nós cremos que suas conclusões originais estavam corretas.

É na primeira parte deste principio que estamos interessados no momento, ou seja, que a 
Igreja o Corpo de Cristo, não era conhecida nos dias do Antigo Testamento, nem quando nosso 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          03



Senhor estava sobre a terra. 

Os três versículos da escritura já citados contém ampla evidência de que isto é verdade e 
muitos têm reconhecido isto por meio de seu estudo da Palavra. Charles Ryrie o faz quando afirma: 
“A Igreja (o Corpo de Cristo)... não foi prevista no Antigo Testamento; era um mistério não revelado 

até os dias do Novo Testamento.” (The Basis of the Premillennial Faith - Fundamentos da Fé 

Premilenista, pág. 130).

O Dr. Walvoord, nós cremos, está seguindo este princípio quando afirma  a respeito de 
Mateus 13:

“O fato é que a transladação e a ressurreição da Igreja (referindo-se ao  Corpo de Cristo) não é 
de maneira alguma o assunto desta passagem.” (Premillennialism and Tribulation - 
Premilenismo e Tribulação, Bibliotheca Sacra, Vol. 113, Janeiro, 1956, pág. 7).

James F. Rand reconhece este princípio quando, a respeito de Mateus 24:29-31, diz:

“O arrebatamento da igreja ocorrerá no fim da presente era, mas não é mencionado nesta 
seção porque os discípulos estão preocupados apenas com a escatologia de Israel’’ (Eschatalogy 
of the Olivet Discourse - A Escatalogia do Sermão das Oliveiras,” Bib1iotheca Sacra, Volume 
113, Abril, 1956, pág. 164).

Outra vez o Sr. Rand corretamente reconhece este princípio quando, em sua exposição de 
Mateus 24:29-31, diz: 

‘‘Os argumentos para se compreender porque o discurso foi estritamente para Israel, são 
cinco: (1) não há nenhuma referencia à igreja (referindo-se ao Corpo de Cristo) na passagem. 
Além disso, inserir a igreja nessa passagem demostra falta de entendimento sobre o caráter da 
Igreja, o Corpo de Cristo; (2) os discípulos, a quem Jesus dirigia o discurso, eram judeus que 
levantavam questões a respeito do problema que estava em seus corações – quando se iniciaria 
o há muito prometido Reino Messiânico; (3) a era em discussão é a era que completará as 
esperanças e sonhos dos santos do Antigo Testamento, a era Messiânica; (4) o discurso 
respondia a estas questões e discutia esta era; (5) o pregador era o Messias de Israel” (ibid. pág. 
171).

Diante de tudo isto, concluímos que não devemos procurar pelas verdades concernentes ao 
Corpo de Cristo durante o período do Antigo Testamento ou nos Evangelhos. Israel e o Reino 
Messiânico estão sempre em vista e sob discussão durante este período, pois o corpo era um segredo 
ainda não revelado.

PRIMEIRO A PAULO

Não podemos prosseguir sem uma discussão da parte final deste princípio, que Paulo foi o 
primeiro a receber esta revelação do mistério. Isto não pode ser legitimamente contestado diante da 
evidência bíblica. Examinemos uma das importantes passagens sobre este assunto, Efésios 3:2-9:

“Se é que tendes ouvido a dispensação da graça de Deus, que para convosco me foi dada, isto é, o 
mistério que me foi manifestado pela revelação, como acima em poucas palavras vos escrevi; O 
qual em outras gerações não foi manifestado aos filhos dos homens, como agora foi revelado pelo 
Espírito aos seus santos apóstolos e profetas ”.

Esta passagem merece cuidadosa atenção, pois se esta ou outras passagens revelam de fato 
que Paulo foi o “primeiro ou o único a falar do mistério” e os outros apóstolos e profetas aprenderam 
dele, estão Ryrie está certo ao afirmar: “A IGREJA DO MISTÉRIO, O CORPO, NÃO PODERIA 
TER COMEÇADO ANTES DE PAULO ENTRAR EM CENA.” (Charles Ryrie, Dispensationalism 
Today - Dispensacionalismo Hoje, pág. 201). Esta é nossa posição. 

A nossa declaração doutrinária diz:

“Na presente dispensação, há somente uma verdadeira Igreja, a qual é chamada de o Corpo 
de Cristo (I Cor. 12:13; Ef. 1:22,23; 3:6). A  manifestação histórica  do Corpo de Cristo 

começou com o apóstolo Paulo antes que ele escrevesse sua primeira epístola (I Ts.2:14-l6, 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          04



comp. com. At. 13:45,46; comp. com l. 1 :5,6 cr. At. 16;  I Cr. 12:13,27 comp. com. At. 18).”

Inicialmente, devemos notar que o versículo 3 enfatiza a palavra ‘‘revelação” pois, no texto 
original aparece no início da sentença. O fato de que o mistério tem sido revelado não é o importante 
aqui, mas a maneira, o método, ou o modo pelo qual Paulo recebeu o mistério em contraste com os 
outros apóstolos e profetas. O mistério foi comunicado a Paulo pelo Cristo ressurreto (Gl. 1:11,12;  
Ef. 3:5); os outros apóstolos e profetas o receberam pelo Espírito, assim como você e eu recebemos 
hoje. Certamente podemos ver a diferença entre receber uma direta revelação de Jesus Cristo, o que 
nenhum de nós tem experimentado, e receber a verdade pela iluminação do Espírito, como quando 
nós lemos e estudamos as epístolas paulinas. 

Charles F. Baker responde a oposição de Ryrie contra o que nos parece óbvio, ao dizer:

“Em resposta a estas objeções, deve ser observado primeiramente que nenhum dos outros 
apóstolos fez qualquer referência ao mistério, o que é bastante estranho, se isso fora 
primeiramente revelado a eles. Segundo, Paulo afirma que o mistério lhe foi manifestado por 
revelação (Ef. 3:3, Col. 1:25). Além disso, Paulo reivindica não ter recebido sua mensagem 
daqueles que  eram apóstolos antes dele (Gl. 1:12); e em Gálatas 2:2, ele declarou que foi a 
Jerusalém por revelação, para comunicar aos outros apóstolos aquele evangelho que ele 
pregava entre os gentios. Tudo isto seria uma atividade inútil, se os doze tivessem recebido a 
revelação antes que Paulo fosse salvo, e se já estivesse sendo pregada antes da sua conversão. 
Tudo isso demonstra que os doze aprenderam o mistério quando Deus, por uma revelação 
especial, enviou Paulo a Jerusalém. Se Paulo está falando acerca dos doze apóstolos em Efésios 
3:5, como ele parece estar, ele certamente não está dizendo que o mistério foi revelado a eles 
antes que o fosse a ele. Paulo desejava demonstrar a todos qual é a dispensação do mistério, e 
isto incluiria os outros apóstolos. O fato de que Paulo foi o primeiro a receber esta revelação é 
reconhecido por muitos expositores, e este fato cria um problema para eles. Abbott, por 
exemplo, declara: 

Uma dificuldade mais considerável, aparentemente surge da declaração de que o mistério da livre 
admissão dos gentios tinha sido revelado aos “apóstolos e profetas”, a saber, como uma unidade. Pois 
esta é precisamente a doutrina especial que Paulo, em outras passagens e aqui no versículo 3, 
reivindica como sendo sua própria e que, a princípio, não foi aceita pelos apóstolos (Gl. 2). Também, 
no versículo 8, isto é reconhecido como sendo a característica peculiar do apostolado de Paulo. Por 
esta razão, Reuss sugere que a segunda metade do verso 5 é meramente um comentário a respeito do 
que precede... Mas a autoridade dos manuscritos é muito forte para que esta sugestão seja aceita.

O completo silêncio dos outros apóstolos acerca do mistério, as repetidas declarações de Paulo 
que o mistério fora revelado diretamente a ele por Jesus Cristo e não simplesmente por 
iluminação ou inspiração do Espírito, e a oposição feita inicialmente pelos outros apóstolos à 
mensagem de Paulo (At. 15:7), constituem provas definitivas de que Paulo foi o primeiro a 
receber esta revelação, e que foi comissionado para fazer isto conhecido a outros pelo Espírito. 
Ryrie admite que, ‘se isto pode ser provado, então a Igreja do Mistério, O Corpo, não poderia ter 
começado antes de Paulo entrar em cena‘‘ (Charles F. Baker , A Dispensational Theology - 
Teologia Dispensacional, págs.  500,501).

Isto deve ficar claro. Foi Paulo quem comunicou o mistério a outros (Gl. 2:2). Nem mesmo 
os que estiveram com nosso Senhor desde o princípio podiam ensinar a Paulo, pois ele diz: ’’...(eles) 
nada me comunicaram... MAS, PELO CONTRÁRIO’’. Ele lhes ensinou algo que eles não 
conheciam. Isto eles viram e conheceram (Gl. 2:7-9).

Os outros apóstolos não conheceriam o mistério, a verdade do Corpo para esta dispensação, 
não fosse por Paulo e seus escritos. Pedro diz: ‘‘como também o nosso amado irmão Paulo nos 
escreveu segundo a sabedoria que lhe foi dada...  falando acerca destas coisas em todas as suas 
cartas, entre as quais contém pontos difíceis de entender” (II Pe. 3:15,16).

O “COMO” DE EFÉSIOS 3:5

Mais um ponto importante deve ser tratado a respeito de Efésios 3:5.  Se eu digo: “Eu não 
estou tão informado sobre este assunto como o Sr. Brown”, eu estou usando o “como’’ de modo 
comparativo. Em outras palavras, eu tenho alguma informação, mas comparado ao Sr.  Brown,  eu 
não estou tão inteiramente informado quanto ele. Alguns crêem que este versículo está dizendo: “O 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          05



mistério foi revelado em outras épocas e gerações em um grau limitado e diminuto, mas não tão 
completamente ou tão claramente como agora”. Antes desta época, isso foi apenas vagamente 
“dado”. Então, eles interpretam o “como” em sentido comparativo, tornando-o uma questão de grau.

Se eu digo: “Não havia MBI´s (Mísseis Balísticos Intercontinentais) nos dias de Napoleão 
como temos hoje”, eu não estou comparando os mísseis do tempo de Napoleão com os de hoje, pois 
eles não possuíam mísseis. Eu estou usando o ‘‘como” em sentido de contraste. Se compreendemos 
deste modo, o verso estaria dizendo: “Os séculos e gerações passados não possuíam o mistério (de 
modo algum) como (contraste) temos agora.”

Evidentemente, em português é lingüisticamente legítimo entender esta passagem de ambos 
os modos. Pode significar que o mistério fora revelado em outras eras mas não tão completamente 
como o é agora; ou pode significar que em outras eras eles não tinham o mistério como nós temos 
agora. De que modo devemos entender esta passagem?

O comentário do Dr. Ryrie é claro e útil:

“Isto significa que Paulo efetivamente cria que a Igreja estivera completamente oculta no 
Antigo Testamento? O que ele escreveu em  Colossenses 1:25,26 parece indicar isso e não é 
mitigado pelo “como’’ em Efésios 3:5. Tudo o que Paulo está dizendo na passagem anterior, é 
que, apesar de ser conhecido no Antigo Testamento que judeus e gentios compartilhariam 
bençãos, não era conhecido como isso aconteceria dentro do Corpo de Cristo. O uso da palavra 
mistério, acrescido de diretas declarações como Colossenses 1:25,26, indicam que em sua 
mente, o mistério da Igreja era completamente desconhecido nos dias do Antigo Testamento” 
(Biblical Theology of the New Testament - Teologia Bíblica do Novo Testamento, pág. 189).

Ele declara em nota de rodapé na mesma página:

O uso de ‘hos’, como em Efésios 3:5 pode ser declarativo, em cujo caso, tem a força de um 
particípio (cf. A. T. Robertson, A Grammar of the Greek New Testament in the Light of 
Historical Research - Gramática Grega do Novo Testamento´à luz da Pesquisa histórica; New 
York: Hodder Stoughton, 1919; págs. 953-969). Assim, o verso pode ser parafraseado,  ‘o 
mistério, que não fora dado a conhecer em outras gerações, tendo sido agora revelado a seus 
santos apóstolos e profetas.

A solução para o esse dilema é observar afirmações de outras passagens pertinentes a este 
assunto. Só então podemos decidir qual dessas duas interpretações é a correta.

Romanos 16:25 diz, o “...mistério que desde tempos eternos esteve oculto“. Esta  passagem 
afirma que o mistério foi parcialmente guardado em segredo, ou é esta uma afirmação inequívoca 
que o mistério estava em segredo, isto é, que não era conhecido de modo algum? Obviamente, a 
última é verdade?

 Colossenses 1:26 diz: “O mistério que esteve oculto durante séculos e gerações”. Isto 
significa que o mistério era conhecido em um grau limitado em eras passadas, ou a passagem diz 
inequivocamente que estava oculto?

Além disso, Efésios 3:9, diz que : ‘‘... o mistério...  desde os séculos esteve oculto em Deus”, 
e não parcialmente ou vagamente escondido no Antigo Testamento. Também a palavra “insondável” 
no verso 8, prova que não pode ser delineado em qualquer dos escritos de épocas ou gerações 
passadas, pois “... o mistério... esteve oculto durante séculos e gerações” (Col. 1:26).

Afirmações diretas como as de Romanos 16:25,  Colossenses 1:26 e Efésios 3:9,  não seriam 
verdadeiras se o mistério tivesse sido previamente revelado e Paulo estivesse apenas adicionando 
um pouco de luz sobre o assunto. Interpretar a palavra “como” em sentido comparativo, contradiz as 
inequívocas declarações dessas passagens. Obviamente, Paulo estava usando o “como” no sentido 
de contraste afirmando que as épocas e gerações passadas não tiveram qualquer conhecimento do 
mistério COMO (contraste) nós temos no presente. É aconselhável definir o que o mistério 
realmente é, pois há divergência sobre isto. O “mistério” não é a salvação dos gentios, pois os 
profetas previram isso (Is. 60:3,5; 56:6,7;  49:6, etc.). Veja também a nota do Dr. Scofield sobre Ef. 
3:6. O ''mistério” é que os gentios estão em igualdade de posição, autoridade e dignidade com os 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          06



judeus neste novo corpo, que é a Igreja. Na Igreja Neo-Testamentária do Reino Messiânico, os 
judeus terão uma posição superior aos gentios. Por favor, observe as seguintes passagens que 
claramente declaram esta verdade: Isaías 61:6,7; 41:11-16; 60:10-22; 14:1,25; Miquéias 5:8 e 
Zacarias 8:23. Em nenhum lugar, além das epístolas de Paulo, encontramos os gentios como “co-
herdeiros” com os judeus em um corpo, “para criar em si mesmo dos dois um novo homem, fazendo 
a paz”, “o qual de ambos os povos fez um (igualdade de posição); ...derrubando a parede de 
separação que estava no meio...”

Um pastor amigo meu certa vez me disse que nós deveríamos interpretar Romanos 16:25,  
Colossenses 1:26 e Efésios 3:9 à luz do ‘‘como” em Efésios 3:5. Ele interpreta o “como” em sentido 
comparativo. Mas, é boa exegese interpretar três passagens cuja interpretação é óbvia à luz de uma 
passagem que admitidamente pode ter duas legítimas interpretações? Devemos interpretar três 
passagens perfeitamente claras e decisivas à luz de uma passagem ambígua? (quero dizer, ambígua 
no sentido em que pode ser interpretada legitimamente de duas maneiras se olhadas isoladamente). 
Isto é inadmissível. Entretanto, infelizmente muitos persistem em mantê-la.

A palavra ‘‘como’’ pode, entretanto, lançar intensa luz sobre este assunto. O ‘‘como’’ de 
Efésios 3:5 “como agora foi revelado” deve ser conectado com o “como’’ do verso 3, “como acima 
em poucas palavras vos escrevi”, e estes dois com os II Pedro 3:15,16, ‘‘como... Paulo.. vos 
escreveu”; como “também em todas as suas cartas”.

Tudo isto demonstra claramente que, com exceção das instruções verbais de Paulo a eles, 
(Gl. 2:1-9), os outros apóstolos aprenderam acerca da verdade do mistério exatamente como nós.

COMO (o mistério) FOI AGORA REVELADO: Como foi revelado? COMO ACIMA EM 
POUCAS PALAVRAS VOS ESCREVI. COMO... PAULO... VOS ESCREVEU... COMO... EM 
TODAS AS CARTAS” 

Foi com o propósito de propagar e enfatizar esta verdade que o GRACE GOSPEL 
FELLOWSHIP (Convenção do Evangelho da Graça) e o GRACE BIBLE COLLEGE (Faculdade 
Bíblica da Graça) foram formados. Eu fui salvo aos quatorze anos de idade e cresci em minha vida 
cristã reconhecendo o ministério e revelação peculiares confiados ao apóstolo Paulo pelo Cristo 
Ressurreto. Aprendi que seguindo diligentemente esta revelação eu estava seguindo a vontade de 
meu Salvador e Senhor com respeito à minha posição espiritual nesta dispensação.

É difícil entender a oposição que esta verdade tem recebido de alguns grupos e líderes (ver 
apêndice 1). Porém, ocorre-me que aqueles que se opõem a esta verdade, podem detectar um espírito 
contencioso naquele que a proclama e então é este espírito errado que está sendo oposto, mais do que 
a verdade da doutrina que está sendo apresentada. Assim, ambos estão errados. Um por deixar o 
propagador contencioso cegá-lo à verdade da Palavra; o outro por abafar a verdade de Deus com 
uma atitude errada.

Mesmo assim, sempre me interesso pelo que eminentes mestres da Bíblia de nossa própria 
geração e das anteriores têm dito a esse respeito. Eu já citei alguns deles, mas desejo agora citar 
outras declarações que sinto estarem em harmonia com as Escrituras, e que substanciam a verdade 
escriturística do nosso primeiro princípio.

Sir. Robert Anderson:

As palavras ‘Meu Evangelho’ três vezes repetidas por Paulo, não são meras expressões 
convencionais. Elas são explicadas em várias de suas epístolas e com especial precisão em sua 
carta aos Gálatas. Ele ali declara em termos enfáticos e explícitos, que o evangelho que ele 
pregou entre os gentios era assunto de uma revelação especial, peculiar a ele. (The Silence of 
God - O Silêncio de Deus;  págs. 107, 108).

J. N. Darby:

Aqui, o apóstolo Paulo assegura que recebeu isto por uma revelação especial... o mistério tinha 
estado escondido em todos os tempos anteriores; e de fato, necessitava ser assim, pois colocar os 
gentios na mesma posição dos judeus teria demolido o judaísmo, o qual Deus mesmo  havia 
estabelecido. Ele mesmo ergueu cuidadosamente uma parede de separação. A obrigação dos 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          07



judeus era respeitar esta separação; eles pecariam se não a observassem estritamente. O 
mistério colocou isso de lado. Os profetas do Antigo Testamento e o próprio Moisés tinham de 
fato mostrado que um dia os gentios se regozijariam com o povo; co-herdeiros e membros do 
mesmo corpo, toda distinção removida, tinha de fato estado escondido em Deus (parte de Seu 
eterno propósito estabelecido antes da fundação mundo), mas não era parte da história do 
mundo, nem dos meios de ação de Deus com respeito ao mundo, nem das reveladas promessas 
de Deus’’ (Synopsis, Acts to Philippians - Sinopse de Atos Filipenses; págs. 431, 432).

F. W. Grant:

Agora chegamos ao mistério, com a clara declaração de ser uma verdade absolutamente nova... 
Paulo declara aqui que ele mesmo e nenhum outro foi encarregado da missão de declarar essas 
coisas... o mistério lhe foi dado a conhecer através da revelação. Até mesmo os apóstolos 
admitiram que isto estava além da compreensão deles. Ele apresenta sua mensagem com sendo 
uma coisa inteiramente diferente daquilo que tinha sido revelada antes. (Numerical Bible, Acts 
– II Corinthians - Bíblia Numérica: Atos a II Coríntios;  pág. 335).

Arno C. Gaebelein:

 Quando, finalmente, tudo está pronto, e o mistério oculto em eras passadas, está para tornar-se 
conhecido, o Senhor não confia estas verdades a Pedro, mas escolhe um outro instrumento a 
quem confia os seus segredos, Paulo, o apóstolo dos gentios. Através de Paulo a completa 
revelação da assembléia, o único Corpo, é dada (Gospel of Matthew - Evangelho de Mateus; 
Volume II. pág. 49).

H. A. Ironside:

Nas epístolas de Paulo apenas, encontramos a revelação do mistério. Ele foi o vaso especial 
escolhido para tornar conhecida a chamada celestial. Os doze estavam, como vimos, ligados 
primariamente com o testemunho para Israel. Paulo, como alguém nascido fora do tempo, foi 
escolhido para ser o mensageiro às nações, anunciando as singulares verdades da presente 
dispensação. (Mysteries of God - Mistérios de Deus; pág. 74).

William L. Pettingill:

Há muita pregação acerca de Jesus Cristo que não firma o povo de Deus,  porque não está de 
acordo com o evangelho de Paulo, nem de acordo com a revelação do mistério, o qual foi 
mantido em segredo desde o início do mundo, mas foi manifestado por revelação ao apóstolo 
Paulo – (compare com Efésios 3:1-7). (Notes on Romans - Notas em Romanos; pág. 231).

I. R. Dean:

Quando Cristo estava na terra, ele não pregou o mesmo evangelho que revelou a Paulo depois 
de Sua ascensão. Isto é muito claro. Se Paulo pregasse o mesmo evangelho, ele poderia ter 
facilmente aprendido isso de Pedro, ou de Tiago ou de João ou de qualquer um dos apóstolos, 
mas Paulo afirma ter recebido uma revelação direta de Jesus Cristo (Gl. 1:5-9). (The Coming 
Kingdom - O Reino Vindouro; pág. 211, publicado pela Philadelphia School Of The Bible).

Lewis Sperry Chafer:

“O apóstolo (Paulo) foi escolhido para receber, formular e proclamar o sagrado segredo a 
respeito do outrora não revelado fato e provisões da graça salvadora como demonstradas na 
Igreja... Se há,  como os teólogos do pacto afirmam, apenas um pacto de graça e este pacto 
opera uniformemente em todas as eras, a que então está o apóstolo referindo-se, quando afirma 
que uma dispensação a respeito de uma economia da graça divina, antes não revelada, foi 
confiada a ele?... Na presente era, Deus está fazendo uma singular e peculiar demonstração de 
Sua graça através da Igreja, a qual é o Corpo de Cristo (Systematic Theology - Teologia 
Sistemática; vol. VII, págs. 122,123).

“NÃO PODE SER DETERMINADO QUANTO DA PRESENTE CONFUSÃO SECTÁRIA E 
PECADO PODERIA TER SIDO PREVENIDO, TIVESSE HAVIDO UMA CLARA E 
PRIMÁRIA ÊNFASE SOBRE A DOUTRINA PAULINA  DA VERDADEIRA IGREJA,...” 
(Systematic Theology - Teologia Sistemática;  volume IV, pág. 147).

Encerramos esta lista de citações, com uma que nos parece resumir todo o assunto.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          08



William R. Newell:

“Paulo recebeu todo o seu ensinamento do céu, de Jesus Cristo na glória, e não de Cristo na 
terra em conexão aos judeus. O evangelho de Paulo nada tinha de judaico.

“Lembremos que tudo que Paulo pregou e escreveu em suas epístolas, ele o recebeu 
diretamente do Senhor... Seu apostolado - Romanos 1:5; Seu evangelho - I Coríntios 15:3; Até a 
ordenança da ceia do Senhor ele recebeu, evidentemente, por revelação especial: I Coríntios 
11:23. Paulo é o grande revelador do Novo Testamento, como Moisés do Antigo.

“Há dois grandes reveladores  da verdade divina na Bíblia:  Moisés no Antigo Testamento e 
Paulo no Novo... A nenhum dos doze apóstolos Deus revelou o grande corpo de doutrina para 
esta época. Paulo é o revelador daquela grande congregação de eleitos de Deus, chamada a 
Igreja, o Corpo de Cristo.

“O Senhor Ressurreto confiou diretamente a Paulo não somente as verdades fundamentais do 
Evangelho, mas novas revelações concernentes ao Corpo, a Igreja, nossa identificação com 
Cristo, etc...., que fazem das epístolas de Paulo um consistente corpo de verdades tão novas e 
unificadas quanto o era a lei de Moisés.

‘‘A falha ou recusa em discernir o evangelho de Paulo como uma nova e separada revelação, e 
não um ‘desenvolvimento do judaísmo’, é a razão da maior parte da presente confusão com 
respeito ao que o evangelho realmente é” (Paul vs. Peter, pág. 12-13; 3-4; 29,9).

Não posso deixar de repetir nosso princípio básico mais uma vez, ao fim desta seção:

O MISTÉRIO DA IGREJA, O CORPO DE CRISTO, NÃO FOI REVELADO, 

NEM MANIFESTO NOS DIAS DO VELHO TESTAMENTO, NEM AINDA 

QUANDO O NOSSO SENHOR ESTAVA SOBRE A TERRA, MAS FOI 

PRIMEIRAMENTE REVELADO A PAULO, E POR ELE A TODOS OS 

SANTOS

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          09



SEGUNDO PRINCÍPIO

A PALAVRA “IGREJA”, QUANDO DESACOMPANHADA NÃO É UM 

TERMO TÉCNICO SEMPRE SIGNIFICANDO O CORPO DE CRISTO.

O CONTEXTO NO QUAL APARECE DEVE DETERMINAR QUE 

IGREJA DE DEUS ESTA SENDO MENCIONADA

A palavra ‘‘Igreja’’ é composta por duas palavras gregas: ek, significando “fora”, e kaleo, 
significando “chamar”. Então “ekklesia” significa um grupo de pessoas “chamadas para fora ou 
separadas”. Deus tem tido diferentes grupos de pessoas separadas. Então, se a palavra aparece 
desacompanhada nas Escrituras, a questão natural seria: “A que grupo de pessoas separadas ela 
refere-se?” Obviamente apenas o contexto pode suprir a resposta.

Pode nos ajudar a entender como tratar a palavra “igreja”, se observarmos o tratamento dado 
à palavra “evangelho’’. James F. Rand diz: ‘‘O termo evangelho não é um termo técnico que sempre 
significa a mensagem da salvação. Seu significado é dependente do contexto” (Rand, op. Cit., pág. 
170).

Por “mensagem de salvação” eu entendo que ele quer dizer que o termo “evangelho” nem 
sempre significa a pregação sobre a morte, sepultura e ressurreição de Cristo como fazemos hoje, de 
acordo com I Coríntios 15:1-4.

Um bom exemplo de como esta declaração é verdadeira, pode ser encontrado comparando 
Lucas 9:6 e 18:34. Na primeira passagem afirma-se que os discípulos estavam pregando o 
“evangelho”. Este evangelho, entretanto, não inclui a morte, sepultura e ressurreição de Cristo, pois 
quando posteriormente, em Lucas 18:34 Cristo fala a esses homens acerca da Sua morte e 
ressurreição, diz: “Eles nada disso entendiam, e esta palavra lhes era encoberta, não percebendo o 
que se lhes dizia”. Eles não podiam ter pregado em Luras 9, o que em Lucas 18 ainda lhes era oculto. 
Isto prova que a palavra “evangelho” nem sempre significa a morte, sepultura e ressurreição de 
Cristo.

Somente o contexto de Lucas 9 pode nos informar o verdadeiro conteúdo deste evangelho. 
Os versos 1 e 2 deixam claro que era o evangelho do reino, que naquele tempo referia-se apenas ao 
reinado de Cristo sobre a terra, o cumprimento das promessas davídicas, e a proclamação que o 
Messias estava entre eles (veja, C. I. Scofield, The Scofield Reference Bible A Bíblia Anotada de 
Scofield; pág.1343).

Portanto, para entender o que significa o termo “evangelho”, dependemos do contexto e não 
podemos atribuir-lhe um significado técnico ou singular. Este princípio também aplica-se ao termo 
“igreja”, pois este não é um termo técnico, sempre com o mesmo significado, mas deve ser entendido 
à luz do contexto no qual se encontra. Como o termo “evangelho” nem sempre significa a morte e 
ressurreição de Cristo (Lucas 9:6; Gálatas 3:8), o termo “igreja” nem sempre se refere à Igreja do 
Mistério, o Corpo de Cristo.

As vezes, a palavra “evangelho” é acompanhada por uma expressão modificadora, tal como, 
“o evangelho . . do Reino” (Mateus 4:23; 9:35), a qual nos informa a que o evangelho se refere. 
Assim temos, “a igreja... no deserto” (Atos 7:38), que modifica ou designa a referida igreja.

Porém, quando a expressão modificadora está ausente em qualquer um dos termos, apenas o 
contexto onde é encontrado, pode determinar a que “evangelho” ou “igreja” está se referindo; pois o 
termo “igreja” nem sempre significa o Corpo de Cristo, como o termo “evangelho” nem sempre 
significa a morte, sepultura e ressurreição de Cristo.

De fato, muitas vezes o termo “igreja” nada tem a ver com o Corpo de Cristo. Agora 
desejamos considerar três passagens e através do uso desses dois princípios básicos em conexão 
com o contexto, estaremos aptos a determinar a que igreja de Deus se refere.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          10



PARTE II

APLICANDO OS PRINCÍPIOS

Apesar de o termo “igreja” poder ser aplicado a qualquer grupo de pessoas separadas 
pertencentes a Deus, há entretanto, três grupos específicos chamados de igrejas por Deus mesmo. Ao 
lidar com esses  grupos, os numeramos na ordem histórica em que aparecem.

A primeira igreja é a ‘‘igreja’’ no deserto, Atos 7:38. A frase modificadora torna fácil a 
identificação de Israel como a ‘‘igreja’’. Na versão do Antigo Testamento, chamada de Septuaginta, 
Israel é  chamado uma EKKLESIA cerca de cinqüenta vezes.

A segunda Igreja que aparece em cena não é uma igreja completamente diferente daquela já 
mencionada, mas é realmente a mesma Igreja Israelita entrando em uma nova fase ou era. O 
dramático aparecimento de João Batista, anunciando que o há muito profetizado e aguardado Reino 
Messiânico ESTAVA PRÓXIMO, certamente inaugurou uma nova era no plano profético de Deus 
(Mt. 11:12,13). Esta Igreja é mencionada várias vezes, como veremos, e embora uma frase 
modificadora ou identificadora seja omitida, o emprego de nossos dois princípios básicos em 
conexão com o contexto, nos dará uma clara identidade desta igreja. Atribuiremos a ela um nome 
apropriado.

A terceira Igreja a aparecer é a ‘‘igreja que é Seu Corpo”, conforme Efésios 1:22,23. De 
novo, a expressão modificadora claramente identifica qual igreja de Deus é mencionada.

Pouco é necessário ser dito a respeito do primeiro grupo, assim passamos a discutir o 
segundo.

SALMO 22:22 e HEBREUS 2:12

A palavra “Igreja” não aparece no Antigo Testamento porque é a tradução do termo grego 
“ekklesia’’. Sendo que o Antigo Testamento não foi escrito em grego, e sim em hebraico, não 
encontramos esta palavra em nosso Antigo Testamento em português. Contudo, olhemos 
cuidadosamente o Salmo 22.

Os versículos 1 a 2l deste grande salmo, descrevem graficamente o sofrimento do nosso 
Senhor na cruz. De repente, no verso 22, há uma mudança de tom. Nós vamos do sofrimento do 
Messias para a Sua glória. Pedro afirma que os profetas davam “... De antemão testemunho sobre os 
sofrimentos que a Cristo haviam de vir, e sobre as glórias que os seguiriam” (I Pe. 1:10,11 ) . O verso 
22 apresenta o brado de triunfo de nosso Senhor em sua ressurreição, pois após Seu sofrimento e 
morte, ele declara: ‘‘Louvar-te-ei no meio da congregação”.

 Este verso é assim citado no Novo Testamento: “Cantar-te-ei louvores no meio da 
congregação” (Hb. 2:12) . A palavra “congregação” é chamada pelo Espírito Santo uma “ekklesia” 
ou igreja. Portanto, a congregação do salmo 22:22 e 25 é referida por Deus como sendo uma Igreja 
(os tradutores da LXX {Septuaginta}usam “ekklesia” para traduzir a palavra hebraica 
“congregação” aqui também).

Lembrando o nosso primeiro princípio, ou seja, que os profetas do Antigo Testamento não 
previram ou conheceram o Corpo de Cristo, sabemos que a igreja mencionada aqui não é o Corpo de 
Cristo. Como diz o Dr. Ironside, na página 45 do seu livro “Sailing with Paul”, “O Antigo Testamento 
será pesquisado em vão para encontrá-la”.

Uma aplicação de nosso segundo princípio, demonstra que, o uso do termo “igreja” não é 
necessariamente uma referência ao Corpo de Cristo, pois o termo “Igreja” não é um termo técnico 
sempre significando o Corpo de Cristo. Quando este termo aparece sozinho, o contexto deve ajudar-
nos a decidir qual Igreja de Deus é referida.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          11



Tendo aplicado nossas regras básicas e consequentemente visto que esta igreja não é o Corpo 
de Cristo, vamos permitir que o contexto determine que Igreja é esta.

Ela pode ser apropriadamente chamada de uma Igreja Neo-Testamentária, pois veio a existir 
historicamente depois que o sangue do Novo Testamento foi derramado e após a ressurreição de 
Cristo. Um estudo suplementar dos versículos 22 a 31, deixa claro que esta igreja pertence ao reino 
de Cristo na terra.

‘‘De Ti vem o tema do meu louvor na grande congregação (igreja)... os pobres comerão e se 
fartarão; louvarão ao Senhor os que o buscam; Viva para sempre o vosso coração.

“Todos os confins da terra se lembrarão, e se converterão ao Senhor; todas as famílias das 
nações adorarão perante ele.

“Pois o Reino é do Senhor,: ele DOMINA ENTRE AS NAÇÕES”. (Sl. 22:25-28)

Compare o verso 26, “os pobres comerão e se fartarão’’, com “bem-aventurados os mansos, 
porque eles herdarão a terra’’ do sermão da montanha, que também tem em vista a vinda do Reino. 
O verso 28 nos traz à mente outras passagens, tais como Jeremias 23:5; Salmo 2:8 Isaías 2:4; 9:6,7; 
11:9, etc.., e todas têm a ver com o Reino que será estabelecido aqui  na terra. O propósito, lugar e 
programa desta porção do Salmo refere-se tão claramente ao Reino de Cristo, que omitiremos 
qualquer comentário ou explanação suplementares.

MATEUS 16:18

“Tu és Pedro, e sobre esta pedra edificarei a minha Igreja”.

Como pode esta Igreja ser o Corpo de Cristo, sendo que ela não era conhecida quando nosso 
Senhor Jesus estava sobre a terra? (primeiro princípio aplicado). Sendo que a palavra “igreja” 
quando desacompanhada nem sempre significa o Corpo de Cristo, o contexto deve determinar a que 
Igreja Deus está se referindo (segundo principio aplicado).

Analisando o contexto de três diferentes pontos de vista, torna-se evidente que esta igreja não 
é o Corpo de Cristo.

(1) O contexto no qual esta igreja é mencionada, é o evangelho de Mateus. Tem sido 
claramente afirmado sobre o evangelho de Mateus que sua “base é o Antigo Testamento com suas 
promessas sobre o Messias e o Reino” (A. C. Gaebelein, The Gospel of Mathew, pág. 3 da 
introdução).

A base do evangelho de Mateus são as promessas do Reino Messiânico do Antigo 
Testamento, as quais não trazem uma palavra acerca da Igreja, que é o Corpo de Cristo. Como 
poderia esta Igreja ser o Corpo de Cristo?

(2) O contexto no qual esta Igreja é mencionada é o ministério terreno de Cristo.

Mas, conforme Romanos 15:8, o Reino Messiânico é o assunto de todo o Seu ensino 
enquanto estava na terra, não o Corpo de Cristo.

(3) O contexto  refere-se ao ‘‘Reino” dos céus.

“Eu te darei as chaves do reino dos céus” (verso 19).

Quando  Mateus 4:17 diz,  “desde então começou Jesus a pregar... o reino dos céus”, 
certamente entendemos como Scofield (veja Scofield - nota na pág. 998) que este era o Reino 
Davídico e não o Corpo de Cristo.

O verso 19 então, deixa claro que o assunto de seu ensino aqui, ainda é o Reino Davídico e 
não o Corpo.

Se  a edificação desta igreja era ainda futura, perguntamos: Que período do futuro, Cristo 
tinha constantemente em mente durante todo o Seu ministério terreno?

Qual estudante cuidadoso negaria que, no sermão do monte, Cristo tem sempre em mente  a 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          12



tribulação e o Reino?

“Os mansos herdarão a terra”.

“Bem-aventurados os que sofrem perseguição...  pois deles é o Reino do céus”

“Venha o teu reino, seja feita a tua vontade, assim na terra como no céu”.

No Sermão das Oliveiras (Mateus 24 e 25), é o Reino Messiânico que está em vista e não o 
Corpo de Cristo. Os argumentos de James F. Rand, a respeito deste discurso apresentados na página 
4, são provas conclusivas disto.

As mensagens de João Batista (Mateus 3:2), de nosso Senhor (4:17) e dos Seus discípulos 
(10:7), constantemente proclamavam que o Reino dos céus estava “próximo”, significando que ele 
estava para chegar, que ele ainda era futuro. Era ao Reino e não ao Corpo  que eles constantemente 
referiam-se e vislumbravam como no futuro. O futuro para eles consistia no profetizado reino de 
Israel, e não no Corpo de Cristo que havia sido guardado em segredo.

No ministério terreno de Cristo, é a escatalogia de Israel que está em vista, nunca a Igreja, o 
Corpo. Os argumentos de Rand (pág. 4), em referência ao sermão das Oliveiras, devem ser aplicados 
a todo o ministério terreno de nosso Senhor.

Então, que direito nós temos de supor que nosso Senhor repentinamente menciona a Igreja, o 
Corpo de Cristo em Mateus 16:18, simplesmente porque a igreja mencionada existirá no futuro? 
Todas as instruções terrenas do Senhor a respeito do futuro referem-se ao Reino Messiânico e não ao 
Corpo.

Que direito nós temos de supor que o Senhor repentinamente abandonaria a Sua consistente 
proclamação de que o Reino Messiânico estava por vir, e mencionar a Igreja, o Corpo em seu lugar? 
O Corpo de Cristo não era o assunto de Seu ministério terreno. Sua revelação esperava a conversão 
de Paulo. Aqueles aos quais ele estava falando, nada sabiam acerca disso. Que propósito estaria 
sendo servido em mencionar isso aqui? Por que mencionar algo que eles nunca tinham ouvido e que 
só serviria para confundi-los? Por que mencionar algo que nunca se encaixaria com o assunto em 
pauta (verso 19), isto é, o Reino na terra?

Na verdade, não é a Igreja, o Corpo, que está sendo mencionada. Tendo identificado a 
existência da Igreja do Reino no Salmo 22:22,25, torna-se fácil reconhecer que esta é a igreja 
mencionada em Mateus 16:18. Também nos ajudará  lembrar que a palavra “EKKLESIA” ou igreja 
não era um termo novo para os discípulos. Na Septuaginta, tradução do Antigo Testamento, escrita 
em grego para que  judeus como os discípulos pudessem ler, “ekklesia” é usada umas 5O vezes. Em 
Neemias 13:1, é usada onde aparece em português a palavra “congregação”. Podemos dizer que  
Sambalate perseguia a “igreja” de Neemias. Portanto, EKKLESIA não era uma palavra mística, 
nova, usada pela primeira vez de uma maneira técnica para significar somente o Corpo de Cristo. 
OS DISCÍPULOS ESTAVAM ACOSTUMADOS COM A  NAÇÃO DE ISRAEL SER  
CHAMADA DE EKKLESIA.

Aqui podemos lançar um pouco mais de luz sobre esta passagem que dissipará toda dúvida. 
Cristo, “foi feito ministro... A fim de CONFIRMAR AS PROMESSAS FEITAS AOS PAIS” (Rm. 
15:8). As promessas do Antigo Testamento lidam com o Reino Messiânico (Sl. 22:26-28) e sua 
igreja (22:22). Sendo que o ministério de Cristo era “confirmar” essas promessas, as quais nada  
dizem  acerca da Igreja, o Corpo, pois ela nunca tornou-se conhecida no Antigo Testamento (Cl 
.1:26), não pode haver dúvida que estas duas passagens, Sl. .22:22 e Mt. 16:18, referem-se à mesma 
Igreja, A IGREJA DO REINO MESSIÂNICO.

ATOS 2:47

“E todos os dias acrescentava o Senhor à IGREJA...”

Outra vez devemos aplicar nosso princípio básico, o qual nos prevenirá de concluir que 
simplesmente porque o termo “igreja” é usado, significa uma referência ao Corpo de Cristo. Sendo 
que esta não é uma palavra técnica usada para designar somente a Igreja, o Corpo, o contexto deve 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          13



determinar qual é a  Igreja mencionada. Temos, obviamente, duas alternativas: pode ser a Igreja do 
Reino ou a Igreja, o Corpo.

Nosso primeiro recurso, então, é o contexto, tendo sempre em mente nosso outro princípio 
básico, ou seja, que os profetas nunca conheceram nem falaram uma palavra acerca da  Igreja, o 
Corpo de Cristo

Que eventos são narrados nos capítulos dois e três de Atos?

ATOS 2 e 3

Atos 2 - A vinda do Espírito em cumprimento às profecias do Antigo Testamento.

“A Israel foram prometidos sinais e maravilhas em conexão com a implantação do Reino e o dom do 
Espírito (Joel 2:28-32). Apesar da profecia de Joel referir-se primariamente ao futuro reino, é claro que é 
também uma direta referência ao Pentecostes. ‘Isto é o que foi dito pelo profeta Joel’ certamente significa 
mais do que meramente, Joel, nos dá uma ilustração disso’” (Roy L. Aldrich, Bibliotheca Sacra, Julho 
1957, The Transition Problem in Acts - O Problema da Transição em Atos; pág. 236 -  ênfase nossa).

Sendo que um profeta do Antigo Testamento,  conheceu e profetizou os eventos que 
ocorreram no dia de Pentecostes, o que este evento poderia ter com o Corpo, sendo que esta Igreja 
não era conhecida pelos profetas? Seria estranho de fato, se o evento profetizado por Joel pudesse ser 
o início de uma Igreja da qual ele nada conhecia. De fato isto é impossível.

Para mim, admitir que Pentecostes é o cumprimento de uma profecia, para então admitir que 
é início de uma igreja que nunca fora profetizada, é conferir “duplo significado” às Escrituras

É inconsistente tentar fazer a profecia de Joel referir-se ao Reino, acerca do qual ele recebera 
muita informação e, ao mesmo tempo, ao Corpo, acerca do qual ele não recebera revelação alguma.

Para mim é óbviamente inconsistente afirmar que a profecia de Joel nada tem a ver com o 
Corpo de Cristo, e ao mesmo tempo afirmar que a Igreja, o Corpo de Cristo, iniciou-se com o 
cumprimento da profecia de Joel . Adotar tal ponto de vista, como alguns o fazem, é dizer que há um 
“DUPLO SIGNIFICADO” em Joel 2:28-32, que sua profecia tem um significado revelado e um 
oculto; que ele ao mesmo tempo oculta e revela as verdades de Deus.

 Atribuir um duplo significado às escrituras está em direta contradição com as regras 
científicas que governam a correta interpretação. Clinton Loskbart, em seu livro sobre 
Hermenêutica, Principles of Interpretation (Princípios de Interpretação), apresenta o seguinte 
axioma:

“Cada expressão contém um só pensamento, e somente um”;

 A regra complementar é:

“Qualquer expressão em qualquer conexão dada, deverá produzir apenas um significado.

Ele cita o Dr. Owen: “Se a Escritura tem mais de um significado, ela não tem significado 

nenhum” (pág. 24).

Ou Pentecostes é uma profecia, ou parte do mistério oculto desde os séculos e gerações. Não 
pode ser ambos, pois profecia e mistério são mutuamente exclusivos. Não há dúvida que Pentecostes 
está de acordo com a profecia pois, Pedro diz: ‘‘ISTO É O QUE FOI DITO PELO PROFETA JOEL”.

A profecia nada diz acerca da Igreja, o Corpo, pois ela não era ainda conhecida, por esta 
razão, a Igreja de Atos 2 deve ser a IGREJA DO REINO.

Atos 3 - Outra vez Pedro diz; “todos os profetas desde Samuel, e todos quantos depois 
falaram, também anunciaram estes dias “(At. 3:24).

Sendo que o Corpo de Cristo estava “oculto” dos profetas, como pode a Igreja (At. 2:47), que 
existia durante “estes dias”, dos quais os profetas CERTAMENTE falaram, ser a Igreja, o Corpo? A 
única Igreja que poderia ter qualquer conexão com os dias dos quais os profetas falaram, é a Igreja do 
Reino. Este era o único programa e verdade que eles conheciam. Pedro não estava simplesmente 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          14



declarando o que ele pensava que Deus estava fazendo, mas estava cheio do Espírito e declarando 
exatamente o que Deus estava fazendo. Por esta razão, concluímos, a Igreja existente em Atos 2 e 3, é 
a  forma inicial da Igreja do Reino vislumbrada pelos profetas (Sl. 22:22,25).

CONCLUINDO: VOCÊ NÃO PODE COLOCAR O CORPO DE CRISTO, A 
RESPEITO DO QUAL OS PROFETAS NADA SABIAM, NOS DIAS SOBRE OS QUAIS OS 
PROFETAS ANUNCIARAM.

Os profetas falaram somente dos eventos ligados à Igreja do Reino, por isso, o que aconteceu 
em Atos 2 e 3 tem a ver com a Igreja do Reino, e não com a Igreja, o Corpo de Cristo.

UMA DEFESA DO ARGUMENTO AQUI APRESENTADO

Estamos cônscios, é claro, que alguns não concordam quando afirmamos que esta Igreja  não 
é o Corpo. Alguns não concordam com o argumento apresentado; contudo, usam o mesmo lógico e 
legítimo argumento para discutir se o Corpo passará ou não pela tribulação.

Aqui citamos Charles Ryrie, em seu livro “The Basis of Premillennial Faith” (Os 
Fundamentos da Fé Premilenar), pág. 143 e 144. Em sua discussão sob o título “A relação da Igreja 
com a Tribulação”, o Dr. Ryrie corretamente defende o arrebatamento pré-tribulacional do Corpo. A 
primeira razão é a seguinte:

“Se a Igreja é um mistério, como tem sido demonstrado, ela deve ser removida antes da 
tribulação, pois a tribulação não é um mistério, mas fazia parte da revelação do Antigo 
Testamento.”

Seu argumento é: você não pode colocar a Igreja, o Corpo, da qual os profetas nada 
conheciam, em dias  previstos pelos profetas. Não é necessário dizer que, se este princípio é aceito 
como legítimo e confirma o seu argumento, e eu penso que o faz, então o mesmo princípio quando 
aplicado à igreja de Atos 2 e 3 também confirma o nosso argumento.

Se na sentença do Dr. Ryrie citada acima substituirmos as palavras que se encaixam no caso 
de Atos 2 e 3, isto ficará claro: “Se o Corpo é um mistério, como tem sido demostrado, ele deve ser 
removido dos dias de Atos 2 e 3, pois os dias de atos 2 e 3 não são um mistério, mas  faziam parte da 
revelação do Antigo Testamento”.

Se você não pode colocar o Corpo na tribulação, porque os profetas falaram da tribulação, 
então você também não pode colocar o Corpo em Atos 2 e 3, porque os profetas também falaram 
desses dias.

A fim de não sermos acusados de ignorar o batismo associado com o Espírito Santo em Atos 
2 como parte do contexto, o qual é a base para muitos irmãos colocarem o início do Corpo em 
Pentecostes, apressamo-nos a dizer, que quando este batismo é biblicamente compreendido, ele 
apenas reforça o ponto de vista de que a igreja não começou ali.

O BATISMO DE ATOS 2

Há pelo menos doze tipos diferentes de batismos na Palavra de Deus e somente cinco têm 
qualquer conexão com água, enquanto dois são ligados ao Espírito Santo. Em Lucas 3:16 
encontramos três batismos. Estes são: água, Espírito Santo e fogo.

Deve ser observado, contudo, que há somente dois batizadores, ou seja, somente dois 
agentes aplicando o batismo. João é o que batiza com água e Cristo o que batizaria com o Espírito 
Santo. Após Sua ressurreição, Cristo afirma que os batizaria no dia de Pentecostes, “não muito 
depois destes dias” (At. 1:5). Naqueles dias, Cristo é o Batizador, BATIZANDO COM O 
ESPÍRITO.  

Em I Coríntios 12:13 lemos: “Todos nós fomos batizados em um só Espírito formando um só 
corpo”. Aquele que batiza aqui é o Espírito Santo. Em cada caso o Espírito Santo está associado com 
um “batismo”. Contudo, estas passagens não se referem ao mesmo batismo, pois o que batiza é 
diferente. 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          15



Em Pentecostes, Cristo é o agente, batizando em ou com o Espírito. Por outro lado, em I 
Coríntios, o Espírito Santo é o agente, batizando em Cristo. Estes são dois batismos diferentes.  
(Veja Apêndice II)

A distinção entre as pessoas da Divindade e suas obras é sempre mantida nas Escrituras. Não 
esperaríamos encontrar Cristo batizando em Cristo, assim como não esperaríamos ler acerca do 
Espírito Santo enviando o Espírito Santo (C. F. Baker, Real Baptism - O Batismo Real, pág. 9).

Somente quando o Espírito é o agente que batiza, os crentes se tornam membros do Corpo de 
Cristo. Cristo, e não o Espírito, foi o agente no dia de Pentecostes. Sendo que o batismo que coloca os 
crentes no Corpo não estava em operação naquele dia, como poderia ter dado início ao Corpo de 
Cristo?

Quando lidamos com um católico romano, freqüentemente citamos I Timóteo 2:5: “Porque 
há um só Deus, e um só mediador entre Deus e os homens, Jesus Cristo homem”, veementemente 
reivindicando que o termo ‘‘um” exclui todos os outros.

A mesma verdade aplica-se a Efésios 4:5, que diz: “um só Senhor..., um só batismo”. Embora 
haja diversos batismos mencionados na Palavra, todos menos Um, são excluídos desta dispensação 
e não deve haver nenhuma dúvida acerca de qual.

I Coríntios 12:13 afirma que o Espírito Santo batiza-nos no Corpo. De acordo com Romanos 
12:4.5 nós somos um Corpo “em Cristo”. Romanos 8:1 diz que, para aquele que está “em Cristo” não 
há mais condenação, isto é, está salvo. É óbvio que este batismo não pode ser eliminado, pois sem 
este, não há salvação.

Efésios 1:13 nos diz quem nos coloca “em Cristo”, e claramente declara QUANDO isto é 
feito:

“...tendo nele (Cristo) crido (particípio ariosto), fostes selados com (dativo instrumental) o  
Espírito Santo da promessa” 

Este batismo pelo Espírito, quando cremos na Palavra da verdade, as boas novas da nossa 
salvação, coloca-nos em Cristo em quem há eterna salvação. Este é o ÚNICO batismo necessário em 
nossa dispensação (Ef. 4:4-6)

A IGREJA DE ATOS 2 – NÃO É O CORPO DE CRISTO

Sendo este um assunto importante e controvertido, gostaríamos de fornecer cinco razões 
porque concluímos que o Corpo de Cristo não pode ter começado durante os primeiros capítulos de 
Atos. Dois argumentos apresentados abaixo já foram comentados previamente, porém, sentimos 
que devemos repeti-los tão sucintamente quanto possível, para que a força acumulativa desses 
argumentos possa ser sentida totalmente.

(1) Profecia e mistério são mutuamente exclusivos.

Os eventos de Pentecostes e os dias que imediatamente o seguiram foram anunciados pelos 
profetas:

“Mas isto é o que foi dito pelo profeta Joel;

“Todos os profetas..., e todos quantos depois falaram, também anunciaram estes dias’’ (At. 
2:16; 3:24)

A Igreja, o Corpo (e a era em que existe) “não foi manifestado aos filhos dos homens”;  
“esteve oculto durante séculos e gerações” e “desde os tempos eternos esteve oculto.” (Ef. 3:5,6; 
Col. 1:26;  Rm. 16:25).

Você não pode colocar o Corpo, a respeito do qual os profetas nada sabiam, em dias pré-
anunciados pelos profetas. Sendo que Pentecostes e os dias que se seguiram foram preditos pelos 
profetas, como pode o cumprimento desta predição profética ser o início de uma Igreja (o Corpo) que 
nunca fora profeticamente predita? Ou estes dias são uma palavra profética, ou parte do segredo 
oculto deles; não pode ser ambos, pois, profecia e mistério são mutualmente exclusivos. Deus não 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          16



pode operar ao mesmo tempo por meio de dois princípios incompatíveis. Profecia e mistério são, 
neste sentido, incompatíveis.

(2) Pentecostes é parte dos primeiros ou dos últimos dias?

Se o Corpo começou em Pentecostes, então esta é a data de nascimento do Corpo. A data de 
nascimento é o primeiro dia. Mas, Joel escreveu acerca do primeiro dia ou dos últimos dias? (veja At. 
2:17). Joel profetizou acerca dos ÚLTIMOS DIAS de Israel, e não dos PRIMEIROS DIAS do 
Corpo.

(3) Aquele que batiza  no dia de Pentecostes.

Somente quando o Espírito é o que batiza, os crentes podem tornar-se membros do Corpo, de 
acordo com I Coríntios 12:12,13. Cristo, e não o Espírito é aquele que batiza no dia de Pentecostes 
(Lc. 3:16 e At. 1:5). Estes dois batismos são separados e distintos. Sendo que o batismo  que coloca 
os crentes no Corpo não estava em operação naquele dia, este não poderia ter sido o início do Corpo 
de Cristo. Os que contendem que estes batismos operam simultânea ou consecutivamente, devem 
considerar o próximo argumento.

(4) A composição da Igreja, o Corpo de Cristo.

Na composição “química” do Corpo, se você me permite usar esta figura de linguagem, 
judeus e gentios em igualdade, são ingredientes absolutamente necessários e indispensáveis.

De João Batista a Cornélio, nenhum gentio foi batizado com água ou no Espírito. Contudo, 
para a composição do Corpo, é necessário judeus e gentios (Ef .2:l6).

Permita-me ilustrar: A composição química da água é hidrogênio e oxigênio. Se temos 
somente hidrogênio, não podemos ter água. E mesmo se tivermos ambos os ingredientes, ainda não 
temos água, até que  juntemos suas moléculas.

Em Pentecostes apenas judeus estão sendo salvos; mas o Corpo não pode existir até que 
ambos os ingredientes, isto é, judeus e gentios, estejam juntos (note que o prefixo grego “sun” é 
usado três vezes em Ef. 3:6: “co-herdeiros”, “mesmo corpo”, “co-participantes”). “O qual de ambos 
fez um... novo homem... para reconciliar ambos com Deus em um só Corpo”. Consequentemente, 
devemos ter ambos, judeus e gentios, em igualdade para compor a Igreja, o Corpo de Cristo. 
Nenhum gentio foi salvo nos primeiros capítulos de Atos, portanto, não podemos ter a Igreja,  O 
Corpo de Cristo, assim como não podemos ter água sem hidrogênio.

(5) A alienação nacional de Israel era  primeiramente necessária. 

Você não pode começar a reconciliar os judeus e gentios em um Corpo (Ef. 2:26) até que 
Israel seja primeiro alienado.

 Reconciliação pressupõe um estado de alienação. Nos primeiros capítulos do livro de Atos, 
Israel ainda não fora alienada ou colocada de lado, pois o  Filho havia orado  para que fossem 
perdoados (Lc. 23:24) e Pedro afirma que eles ainda eram os filhos dos profetas e do pacto de Deus 
(At. 3:25), exatamente como o eram antes da crucificação (Mc. 7:27).

Israel deveria ser primeiro alienada, como os gentios tinham sido desde a Torre de Babel 
(Gn. 11;  Rm. 1), antes de ambos poderem ser reconciliados em um Corpo. 

Deus colocou Israel de lado, após lhes dar todas as chances de aceitar a ressurreição de 
Cristo. Finalmente, quando Paulo escreveu sua primeira epístola, Deus, deixa claro por seu 
intermédio, que “a ira de Deus caiu sobre eles afinal” (I Ts. 2:l6), que Israel finalmente havia sido 
alienado (Rm. 11:11,12,15), “que a salvação de Deus” é (segundo ariosto = foi) enviada aos gentios” 
(At. 28: 28). Observe que o tempo do verbo em Atos 28:28 deixa claro que o Corpo já havia 
começado antes disso, pois a salvação já havia sido enviada aos gentios (veja também Rm. 11:11). 
Portanto, foi durante o período de Atos que Israel foi colocada de lado. E, vindo, Ele evangelizou a 
paz a vós (isto é aos gentios), que estáveis longe (isto é, alienados) e aos que estavam perto (isto é, 
aos judeus estiveram em uma relação pactual com Deus) Ef. 2:17.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          17



Somente após ambos, judeus e gentios, estarem alienados, podiam eles ser reconciliados 
com Deus em um Corpo, a Igreja.  É óbvio a qualquer estudante, que Israel ainda não havia perdido 
sua relação pactual com Deus durante os primeiros capítulos de Atos (At. 2:l4,22.37; 3:l2,17 e 21-
26, etc.). Israel não fora ainda alienada; por esta razão a reconciliação de judeus e gentios em um 
Corpo não podia ter começado no dia de Pentecostes, nem durante a primeira parte de Atos.

CONCLUSÃO

Os três grupos de pessoas especificamente referidos como Igrejas na Bíblia, são:

(1) A Igreja no deserto (Israel), (At. 7:38);

(2) A Igreja do Reino Messiânico (Sl .22:22);

(3) A Igreja que é o Seu Corpo (Ef. l:22,23).

Deus chama Israel uma Igreja do Antigo Testamento em Atos 7:38, e a “LXX” 
constantemente refere-se a eles como uma ‘‘ekklesia”. O Salmo 22 retrata o sofrimento do Messias e 
as glórias do Reino Neo-Testamentário a ser manifestadas após Sua morte e ressurreição Ao citar o 
Salmo 22:22 em Hebreus 2:12,  o Espírito Santo mostra-nos que a congregação é uma igreja, o que 
estabelece a existência de uma Igreja Neo-Testamentária do Reino Messiânico.

A Igreja do Reino Messiânico já existia quando Cristo estava na terra (veja Mt.  8:l5-l7). 
Porém, durante o ministério terreno de nosso Senhor, ainda estamos no Antigo Testamento, e até que 
Ele derramasse o Sangue do Novo Testamento, esta Igreja não poderia ser corretamente chamada de 
a Igreja Neo-Testamentária do Reino. A razão pela qual Mateus 16:18 fala da “igreja” no tempo 
futuro, não está no fato de que uma igreja completamente nova estaria iniciando em Pentecostes, 
mas simplesmente pelo fato de que a  Igreja Messiânica existente, se tornaria, pela primeira vez, a 
Igreja Neo-Testamentária do Reino Messiânico.

 Isso é confirmado por Atos 2:41 e 47:

“Os que de bom grado receberam a sua palavra foram batizados, e naquele dia agregaram-
se quase três mil almas.

“E todos os dias acrescentava o Senhor à igreja aqueles que iam sendo salvos.”

Sendo que os que foram salvos no dia de Pentecostes foram acrescentados a uma igreja já 
existente, obviamente uma igreja existia antes de Pentecostes à qual eles pudessem ser 
acrescentados. Também é obvio que a mesma Igreja do Reino Messiânico continua a existir depois  

de Pentecostes, pois os convertidos uniam-se a ela diariamente. Nenhuma nova Igreja começou em 
Pentecostes. Era a mesma que existia durante o ministério terreno do nosso Senhor, porém agora 
tornou-se uma Igreja NEO-TESTAMENTÁRIA.

O crescimento da Igreja do Reino Messiânico continuou até que Israel, como uma nação, 
cometeu o pecado imperdoável contra o testemunho do Espírito Santo (cr. Mt. 12:31,32 e Lc. 23:24 e 
At. 2:4; 4:8; 5:32). Não foi muito depois dos sete primeiros capítulos de Atos, que Israel perdeu a sua 
relação pactual, e Deus a colocou de lado (Rm. 11:11,15).

Atos 7 representa a grande crise para Israel, e sem dúvida tem uma importância vital em sua 
relação pactual com Deus. Muitos têm visto este importante ponto.

James M. Gray:

O martírio de Estevão concluiu a segunda oferta do Reino a Israel. Nós agora entramos no 
período de transição em que a Igreja passa de seu estágio judáico para seu estágio gentílico” 
(Great Epochs of Sacred History Course, - Grandes Eras no Curso da História Sagrada; pág. 
50 - ênfase nossa).

Sir Robert Anderson:

A morte de Estevão foi a secreta crise de seu destino. Nunca mais um milagre foi testemunhado 
publicamente em Jerusalém. A especial proclamação pentecostal foi retirada... O Apóstolo dos 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          18



gentios, em seguida, recebeu a sua comissão, e a cadeia de eventos avança, com força crescente 
na direção da rejeição pública, do há muito favorecido povo...” (Silence of God - Silêncio de 
Deus;  pág. 83).

M. R. De Haan escreveu em uma carta a um amigo, datada de fevereiro de 1953:

Com respeito a sua pergunta sobre Atos 2:38, você deve lembrar-se que no segundo capítulo do 
referido livro, não há gentios mas somente judeus e prosélitos.

O batismo que Pedro ofereceu, é o batismo da regeneração que pertence a era do Reino e não a 
esta era da graça. Depois que Israel rejeitou a oferta do reino em Atos 7, o evangelho foi para os 
gentios; e o batismo cristão é introduzido, como vemos, nas casas de Cornélio, Lídia e do 
carcereiro de Filipos.

O batismo de Atos 2 era essencial para se obter o perdão dos pecados. O batismo cristão é um 
testemunho de que nossos pecados têm sido perdoados.”

Discordamos da conclusão do Dr. De Haan, de que haja tal batismo cristão, ou qualquer 
espécie de batismo com água depois que Paulo escreveu I Coríntios 1:17. De qualquer maneira, ele 
também entende Atos 2 como parte do programa do reino e não do Corpo, o que temos tentado 
estabelecer neste livro.(1)

Me permita divagar um pouco. Aqueles que discordam que o batismo com água cessou e que 
hoje há somente “um” batismo, que é o batismo pelo Espírito (Ef. 4:4), parecem esquecer que 
quando Paulo batizava ele também circuncidava (At. 16:1-3), guardava votos judaicos (18:18), 
curava os doentes (28:8), tinha visões (16:9), operava milagres (Rm. 15:9), falava em línguas (I Cor. 
14:8) e até guardava a lei (At. 21:18,26). Durante o “período de transição” era permitido aos judeus 
guardar a lei para que eles pudessem alcançar os judeus (veja I Cor. 9:19-21).

Línguas, curas e milagres estavam em operação durante o período de transição, sendo 
mencionados como dons da Igreja, o Corpo em I Coríntios 12:3-31. Essas coisas deixaram de operar, 
como Paulo afirmou (I Cor. 13:8), após o período de transição, pois eles foram retirados da lista de 
dons dada à Igreja em Efésios 4:3-11. Houve uma mudança no programa espiritual de Deus para os 
membros do Corpo de Cristo depois do término de  “Atos”. Nas epístolas de Paulo “pós-Atos”, há 
uma marcante ausência de sinais e dons de sinais encontrados em seu ministério de “Atos” e em suas 
epístolas do “período de Atos”. Porém um novo programa não significa um novo e diferente Corpo. 
O Corpo de Romanos 12:3-6 é o mesmo de Efésios.

Se circuncisão, línguas e curas (isto é, curas através da imposição de mãos) cessaram após o 
fim da transição em Atos (veja II Tm. 4:20, I Tm. 5:23; Fil. 2: 25-27), e muitos de nossos irmãos 
crêem nisto, então por que continuar a batizar com água, se isto era praticado simultaneamente com 
estas outras coisas? Todas essas outras coisas cessaram e somente uma, que é o batismo com água, 
continua, ou todas elas cessaram?(2)

Línguas, visões e sinais miraculosos, bem como o batismo com água, são inseparavelmente 
ligados ao programa do Reino e qualquer exegese Bíblica que elimine um, eliminará o outro. Por 
outro lado, UM batismo elimina todos os outros, e este batismo DEVE ser o batismo pelo Espírito 
que nos coloca em Cristo e nos dá salvação eterna. Acrescentar água como sendo um símbolo 
mandatório ou um testemunho produz dois batismos, mas Deus nos diz que há só um.

Contudo, não importando o que pensemos acerca do batismo permanecer ou desaparecer 
juntamente com algumas das práticas de Paulo durante o período de transição, o fato permanece que 
as citações acima demonstram que muitos reconhecem a importância de Atos 7 em relação à nação 
de Israel. Se Deus, em Atos 7, ainda estava lidando com Israel em uma relação pactual, e cremos que 
Ele estava, então a nova Igreja, o Corpo ainda não havia começado. É a rejeição de Israel como nação 
que permite a Deus reconciliar ambos, judeus e gentios, em um novo homem (Rom. 11:15; Ef. 
2:14,15).

Depois de Deus colocar Israel de lado, e somente então, Ele começou a edificar uma Igreja 
completamente nova, que é o Corpo de Cristo. Nela os gentios salvos estão em paridade (i.e. - 
igualdade de condições) com os judeus (Ef. 3:5,6), algo que os gentios nunca teriam no programa do 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          19



Reino Messiânico (Is. 60:11-16; 14:1; 2:49; 22:23; 61:6,7; Zc. 8:23; etc...)(3)

Quando a Igreja, que é o Seu Corpo, estiver completa e for levada aos céus (I Ts. 4:14-18), 
Deus recomeçará a edificação da Igreja Neo-Testamentária do Reino Messiânico, durante o período 
da Tribulação, a qual alcançará sua glória final no Reino terrestre de Cristo (Sl. 22:22-31).

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          20

A Igreja 
de Israel 
no Velho 

Testamento

A Igreja 
Messiânica
do Reino

A Igreja 
O Corpo
de Cristo



APÊNDICE I

A NOSSA POSIÇÃO DECLARADA POR  “C. H. M.”

A nossa posição tem sido abordada de várias maneiras por aqueles que não a entendem. 
Primeiro, é freqüentemente confundida com ensinos extremistas que nunca afirmamos. Frágeis 
posições que nós nunca sustentamos são erguidas e então derrubadas, enquanto que o que nós 
genuinamente cremos não é discutido. Segundo, epítetos abusivos, tais como “hiper-
dispensacionalistas” ou “Bullingeristas” são usados para nos nomear. 0 último implica que nós 
herdamos nossos ensinamentos do Dr. E. W. Bullinger (1873 - 1913). Acho isto interessante, visto 
que o que cremos já fora impresso quando o Dr. Bullinger tinha somente treze anos.

Durante grande parte do século XIX, viveu na Grã-Bretanha um devoto servo de Deus, 
chamado Charles Henry Mackintosh. Ele foi um dos primeiros pregadores e expositores da Bíblia, 
no movimento chamado de “Irmãos de Plymouth”. Ele editou um periódico mensal chamado 
“Coisas Novas e Velhas”, e seu principal escrito, Notes on the Pentateuch (Notas no Pentateuco) é 
usado até os dias de hoje por muitas denominações. Ele nunca usou seu nome em relação a seus 
escritos, e a maioria de seus leitores o conhece apenas pelas iniciais do seu nome “C.H.M.” No ano 
de 1850, ele escreveu uma série de ensaios sobre “The Life and Times of Elijah” (A Vida e Tempos 
de Elias), do qual citamos abaixo. No final do ensaio ele acrescentou alguns “comentários finais”, 
que em termos bem claros declaram a posição que assumimos. Se nossos ensinamentos devem ser 
qualificados de algum modo, possivelmente seria mais correto chamar-nos de 
“Mackintoshinianos”.

COMENTÁRIOS FINAIS

É da maior importância que os leitores cristãos entendam a doutrina do caráter celestial da 
Igreja. Esta é a única maneira de nos prevenir contra as variadas formas de doutrinas más e 
nocivas que nos cercam. Ser sadiamente instruídos na posição celestial e no destino celestial da 
Igreja, é o mais efetivo guardião contra o mundanismo no presente caminhar do cristão, e 
também contra falsos ensinamentos com referência à sua esperança futura. Qualquer sistema 
de doutrina ou disciplina que relaciona a Igreja com o mundo, quanto a sua presente condição 
ou suas perspectivas futuras, está errado e exerce uma influência nociva. A Igreja não é do 
mundo. Sua vida, sua posição, suas esperanças, são todas celestiais, no mais elevado sentido da 
palavra.

A doutrina do caráter celestial da Igreja foi desenvolvida, em todo seu poder e beleza, pelo 
Espírito Santo, por meio do Apóstolo Paulo. Até o seu tempo e durante os estágios iniciais do seu 
ministério, o propósito divino era lidar com Israel. Durante muito tempo havia uma cadeia de 
testemunhas, cujo objeto de sua missão era exclusivamente a casa de Israel. Os profetas, como 
já foi visto na abertura deste ensaio, testemunharam a Israel, não apenas com respeito ao seu 
completo fracasso, mas também quanto ao futuro estabelecimento do Reino, de acordo com os 
pactos feitos com Abraão, Isaque, Jacó e Davi. Eles não falaram da Igreja, o Corpo de Cristo. 
Como eles poderiam, quando isto era um profundo mistério, “não revelado aos filhos dos 
homens”? O conceito de uma Igreja composta de judeus e gentios, “assentados nas regiões 
celestiais”, vai muito além do alcance do testemunho profético. Isaías, sem dúvida, fala em 
grandiosos termos da glória de Jerusalém nos últimos dias. Ele afirma que as nações 
caminhariam à Sua luz, e os reis ao resplendor que te nasceu,  mas ele nunca vai além do reino e, 
como conseqüência, nunca afirma nada além do pacto feito com Abraão, que assegura eterna 
benção para a sua semente e através dela, aos gentios. Nós podemos percorrer as páginas 
inspiradas da lei e dos profetas, do começo ao fim, e não desvendaremos o “grande mistério” da 
Igreja.

Observamos a mesma coisa no ministério de João Batista. Nós temos  a soma e substância de 
seu testemunho nestas palavras: Arrependei-vos, porque é chegado o Reino dos Céus. Ele veio 
como o grande precursor do Messias e procurou produzir uma ordem moral entre todas as 
classes. Ele disse às pessoas o que elas tinham de fazer nessa condição de transição, na qual, o 
seu ministério foi designado para conduzi-las e apontar para Aquele que viria. Há alguma coisa 
do mistério nisto tudo? Nem uma sílaba. O reino ainda é o conceito mais elevado. João guiou 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          21



seus discípulos para as águas do Jordão, o lugar de confissão, mas não podia levá-los além 
disso. Somente alguém mais poderoso que ele poderia fazer isso.

O próprio Senhor Jesus continuou a corrente de testemunhos. Os profetas tinham sido 
apedrejados - João decapitado, e agora a fiel testemunha entra em cena, e não somente declara 
que o Reino está próximo, mas apresenta a Si mesmo à filha de Sião, como Seu Rei. Ele também 
foi rejeitado e como toda preciosa testemunha, selou seu testemunho com o próprio sangue. 
Israel não recebeu o Rei enviado por Deus, e Deus não daria o reino a Israel.

Em seguida vieram os doze apóstolos, assumindo a corrente de testemunhos. Imediatamente 
após a ressurreição, eles inquiriram do Senhor: “Restaurarás tu a neste tempo o reino a Israel?” 
Suas mentes estavam cheias de pensamentos sobre o reino. “Nós esperávamos”, disseram os 
dois discípulos indo para Emaús, “que fosse ele quem redimisse a Israel”.  E Ele o era. A questão 
era, quando? O Senhor não repreende os discípulos por cultivarem a esperança do reino; Ele   

simplesmente lhes diz: “Não vos pertence saber os tempos ou as épocas que o Pai estabeleceu pelo 
Seu próprio poder. Mas recebereis poder, ao descer sobre vós o Espírito Santo, e sereis minhas 
testemunhas, tanto em Jerusalém como em toda Judéia e Samaria, e até os confins da terra” (At. 
1:7,8).

De acordo com isto, o apóstolo Pedro, dirigindo-se a Israel, lhes oferece o Reino: “Arrependei-
vos, pois, e convertei-vos para que sejam apagados os vossos pecados, e venham assim os tempos 
de refrigério pela presença do Senhor. E envie ele a Jesus Cristo, que já dantes vos foi pregado. 
Convém que o céu o contenha até os tempos da restauração de tudo, dos quais Deus falou pela 
boca de todos os seus santos profetas, desde o princípio”.

Temos aqui o desenvolvimento do mistério? Não! O tempo para isto ainda não havia chegado. A 
doutrina da Igreja estava ainda para ser, como foi, arrancada como algo totalmente 
extraordinário - algo totalmente fora do curso regular das coisas. A igreja, como visto no início 
de Atos, exibe apenas uma amostra de amável graça e ordem; maravilhosa, na verdade, em seu 
modo, mas nada além daquilo que o homem pudesse reconhecer e valorizar. Em uma palavra, 
ainda era o reino e não o grande mistério da Igreja. Aqueles que pensam que os capítulos 
iniciais de Atos apresentam a Igreja em seu elevado aspecto, de maneira alguma alcançaram o 
pensamento divino sobre o assunto.

A visão de Pedro em Atos 10 é decididamente um avanço em relação à sua pregação no capítulo 
3. Contudo, a grande idéia do mistério celestial ainda não tinha sido revelada. No concílio 
realizado em Jerusalém com o propósito de considerar a questão levantada em relação aos 
gentios, encontramos todos os apóstolos concordando com Tiago na seguinte conclusão: 
“Simão relatou como primeiramente Deus visitou os gentios para tomar dentre eles um povo para 
o seu nome. E com isto concordam as palavras dos profetas, como está escrito: depois disto 
voltarei, e reedificarei o tabernáculo de Davi, que está caído. Levantá-lo-ei das ruínas e tornarei a 
edificá-lo, para que o restante dos homens busque ao Senhor, que faz todas estas coisas” (At. 
15:14-17).

Aqui nos é ensinado que nada havia na chamada dos gentios que não harmoniza-se com as 
palavras dos profetas. E de fato, o mesmo pode ser dito do mistério da Igreja; pois embora não 
haja nada acerca disso nos profetas, não se choca com suas predições, mas em vez disso, 
comparado com elas, produz harmonia.

Inferimos, portanto, que a pregação do evangelho aos gentios pela boca de Pedro não foi o 
desenvolvimento do grande mistério da Igreja, mas simplesmente a abertura do reino, 
concordando com as palavras dos profetas e também com a comissão de Pedro em Mateus 16,  
‘‘E também eu te digo que tu és Pedro, e sobre esta pedra edificarei a minha igreja, e as portas do 
inferno não prevalecerão contra ela; e eu te darei as chaves do reino dos céus e tudo o que ligares 
na terra será ligado nos céus e tudo o que desligares na terra será desligado nos céus”.

Observe, é o reino e não a Igreja. Pedro recebeu as chaves do reino, e ele usou aquelas chaves, 
primeiro para abrir o reino aos judeus e depois aos gentios. Mas Pedro nunca recebeu uma 
comissão para revelar o mistério da Igreja. Mesmo em suas epístolas, nada  encontramos do 
“mistério”. Ele vê os crentes na terra - sem dúvida, como estrangeiros -  mas ainda sobre a 
terra, tendo sua esperança no céu e estando em seu caminho para lá, mas nunca como o Corpo 
de Cristo lá assentado, nEle.

Foi reservado ao grande apóstolo dos gentios descortinar, na energia e poder do Espírito Santo, 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          22



o mistério do qual nós falamos. Ele foi levantado, contudo, como ele próprio nos diz, antes do 
tempo. “Por último de todos, ele apareceu também a mim, como a um abortivo”. As coisas não 
estavam suficientemente maduras para o desenvolvimento da nova revelação, da qual ele foi 
feito o ministro peculiar. Por isso ele chamou a si mesmo de um abortivo; pois tal é a real força 
da palavra no original. E como estava ele antes do tempo? Porque Israel ainda não tinha sido 
finalmente posta de lado. O Senhor ainda estava lidando com Sua amada cidade, sem o desejo 
de entrar em julgamento...

Isto é muito verdadeiro, e apesar de o apóstolo dos gentios ter sido levantado e constituído o  
depositário de uma verdade designada a levar todos os que a recebessem muito além das 
fronteiras do judaísmo, ainda assim ele faz da casa de Israel o seu primeiro objetivo; e assim 
fazendo, ele trabalhou em companhia dos doze, apesar de não lhes ser devedor em qualquer 
coisa -  “Era necessário” disse aos judeus, “que a vós pregasse primeiro a Palavra de Deus. Mas, 
visto que a rejeitais, e não vos julgais dignos da vida eterna, voltamo-nos para os gentios” (At. 
13:46).

Por que isto era necessário? Por causa da longanimidade e da graça de Deus. Paulo não 
somente foi o depositário dos conselhos divinos, mas também da afeição divina. Como o 
primeiro, ele deveria agir de acordo com sua comissão peculiar; como o segundo, esforçava-se 
em favor de seus “... irmãos” seus “...compatriotas, segundo a carne”; como o primeiro, fora 
chamado para guiar a Igreja ao conhecimento do “mistério..., ...o qual em outras gerações não 
foi manifestado aos filhos dos homens”; como o segundo, iria, como o Mestre, paulatinamente, 
dar as costas à cidade devotada e à nação amada.

O evangelho, com o qual ele foi comissionado, somente podia ser proclamado sobre a base de 
total abandono da terra. Portanto, ele demorou-se em tornar aquele evangelho conhecido 
publicamente. Ele esperou quatorze anos, como ele próprio nos informa (Gl. 2:1,2).

Mas nós podemos perguntar: Quando o nosso apóstolo deu as suas costas a Jerusalém, também 
abandonou Israel? Não! Ele ainda  não havia perdido a esperança. É verdade que eles não 
tinham recebido seu testemunho em Jerusalém, mas talvez pudessem recebê-lo em Roma; Eles 
não lhe haviam dado um lugar no leste, mas talvez o dessem no oeste. Em todo caso ele tentaria. 
Ele não abandonaria Israel, apesar de Israel o ter rejeitado. Assim lemos que, após três dias 
(que chegara em Roma) Paulo reuniu os chefes dos judeus e disse-lhes: “Irmãos, não havendo 
eu feito nada contra o povo, ou contra os ritos paternos, vim contudo preso desde Jerusalém, 
entregue nas mãos dos romanos... Por esta causa vos chamei, para vos ver e falar. É por causa da 
esperança de Israel estou nesta cadeia... Havendo-lhe eles marcado um dia, muitos foram ter com 
ele à sua morada, aos quais explicava com bom testemunho o reino de Deus, e procurava persuadi-
los a respeito de Jesus, tanto pela lei de Moisés como pelos profetas, desde a manhã até à noite” 
(At. 28:17-23).

Aqui, então, temos este abençoado “embaixador em cadeias” ainda buscando  as “ovelhas 
perdidas da casa de Israel” e oferecendo-lhes, em primeiro lugar, “a salvação de Deus”. Mas 
“eles não concordavam entre eles mesmos”, e por fim Paulo é obrigado a dizer,” Bem falou o 
Espírito Santo a nossos pais pelo profeta Isaías, dizendo: Vai a este povo e dize: Ouvindo, ouvireis e 
de maneira nenhuma entendereis; vendo, vereis e de maneira nenhuma percebereis. Pois o 
coração deste povo está endurecido, com os ouvidos ouviram pesadamente, e fecharam os olhos,  
para que jamais vejam com os olhos, nem ouçam com os ouvidos, nem entendam com o coração, e 
se convertam, e eu os cure. Portanto, quero que saibais que esta salvação de Deus é enviada aos 
gentios, e eles  ouvirão”.

Agora não há mais esperança! Todo o esforço que o amor podia produzir tinha sido feito, mas 
sem resultados; e nosso apóstolo, com o coração relutante, fecha-os sob o poder da cegueira 
judicial, conseqüência natural da rejeição da salvação de Deus. Assim todos os obstáculos para 
o claro e completo desenvolvimento do evangelho de Paulo foram removidos. Ele achou-se no 
meio do vasto mundo gentio. Um prisioneiro de Roma e rejeitado por Israel - Ele tinha feito o 
máximo para permanecer entre eles; seu coração afetuoso levou-o a adiar ao máximo, antes de 
reiterar o veredito dos profetas. Mas, agora tudo estava terminado; todas as expectativas 
destruídas - todas as instituições e associações humanas presentes, em sua visão, nada além de 
ruínas e desapontamento; ele deve, portanto, preparar-se para trazer aquele santo e celeste 
mistério que estivera escondido em Deus desde eras e gerações -  o mistério da Igreja o Corpo 
de Cristo, unido à sua Cabeça viva, pelo Espírito Santo.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          23



Assim encerra os Atos dos Apóstolos, o qual, como os evangelhos, está mais ou menos ligado 
com o testemunho a Israel. Enquanto Israel fosse considerada o objeto do testemunho, o 
testemunho continuaria. Porém quando eles foram colocados sob cegueira judicial, eles 
deixaram de estar ao alcance do testemunho. Consequentemente, o testemunho cessou.

E agora vejamos o que este “mistério”, este “evangelho”, esta “salvação” realmente é e em que 
consiste a sua peculiaridade. Entender isto é de importância vital. Qual, portanto, era o 
evangelho de Paulo? Era um método diferente de justificação do pecador daquele pregado 
pelos outros apóstolos? Não, de modo nenhum! Paulo pregou a ambos, judeus e aos gentios, 
“arrependimento para com Deus e fé para com Jesus Cristo”.  Esta era a substância de sua 
pregação. A peculiaridade do Evangelho pregado por Paulo não refere-se tanto à maneira de 
Deus lidar com os pecadores, mas sim com os santos; não tanto em  como Deus justificava um 
pecador, mas o que Ele faz com ele quando o  justifica. Sim, é a posição na qual o evangelho de 
Paulo posiciona a Igreja que marca sua peculiaridade. Com respeito à justificação do pecador, 
não poderia haver nenhum outro caminho, a não ser através da fé na oferta do Senhor Jesus 
Cristo. Porém, pode haver inúmeros graus de elevação com respeito a posição dos santos. Por 
exemplo, um santo no começo de Atos tinha mais altos privilégios do que um santo sob a lei. 
Moisés, os profetas, João, nosso Senhor em Seu ministério pessoal e os doze, todos revelaram 
aspectos variados da posição do crente diante de Deus. Mas o evangelho de Paulo foi mais longe 
que todos eles. Não foi o reino oferecido a Israel sob a base do arrependimento como por João 
Batista e nosso Senhor; nem foi o reino aberto para judeus e gentios por Pedro em Atos 3 e 10, 
porém, foi a chamada celestial da Igreja de Deus composta de judeus e gentios em um corpo, 
unidos a um Cristo glorificado pela presença do Espírito Santo.

A epístola aos Efésios desenvolve totalmente o mistério da vontade de Deus com respeito à 
Igreja. Ali encontramos ampla instrução sobre a nossa posição, esperança e conflitos celestiais. 
O Apóstolo não contempla a Igreja como peregrina na terra (o que, não precisamos dizer, é a 
pura verdade), mas assentada no céu, não labutando aqui mas descansando lá. “Está feito”. 
Quando Cristo ressurgiu dos mortos, todos os membros do Seu corpo ressuscitaram também; 
quando Ele subiu aos céus, eles subiram também; quando Ele assentou-se, eles também o 
fizeram; isto é, no conselho de Deus, efetivado no processo do tempo pelo Espírito Santo, 
enviado do céu.

Nunca devemos esquecer que a tendência da mente humana, não somente não alcança, mas 
efetivamente opõe-se a toda verdade divina acerca da Igreja. Temos visto quanto demorou até 
que o homem pudesse entender isto. O coração naturalmente apega-se ao terreno e o conceito 
de uma corporação terrena lhe é atrativo. Por isto é natural que a verdade do caráter celestial 
da Igreja seja aprendida e proclamada por uma pequena e frágil minoria. Não devemos supor 
que a Reforma Protestante focalizou seus pensamentos neste assunto majestoso. Eles foram 
instrumentos usados para resgatar a doutrina da justificação pela fé do monturo da 
superstição romana; e também por instilar na consciência humana a luz da inspiração, em 
oposição aos falsos e ardilosos dogmas da tradição humana. E isto não foi pouco! Entretanto, 
deve-se admitir que a posição e esperança da Igreja não receberam a sua atenção.

Para entender tudo isto, é preciso um grau de espiritualidade maior do que é encontrada entre 
cristãos comuns. A pergunta naturalmente surge na mente do inquiridor da verdade: Qual é a 
forma mais bíblica de governo da Igreja? A qual corpo de cristãos devo me associar? A resposta 
a tais questões é: Associe-se àqueles que são “diligentes em manter a unidade do Espírito pelo 
vínculo da paz”. Seitas não são a Igreja, nem grupos religiosos são o Corpo de Cristo. Por esta 
razão, estar associado a seitas é nos encontrar em uma das numerosas correntes que estão 
fluindo rapidamente na direção do terrível turbilhão sobre o qual lemos em Apocalipse 17 e 18.

Não sejamos enganados: princípios funcionarão e sistemas acharão seu nível apropriado. O 
preconceito operará e impedirá a proclamação dos princípios celestiais dos quais falamos. 
Aqueles que mantiverem o evangelho de Paulo se encontrarão como ele, desertados e 
desprezados em meio à pompa e esplendor do mundo. O confronto de sistemas eclesiásticos e 
toda a confusão de seitas certamente afogarão as frágeis vozes daqueles que falarão da 
chamada e arrebatamento celestiais da Igreja. Esperemos que o homem espiritual que se 
encontra em meio a toda essa triste e doentia confusão, lembre-se do seguinte simples 
princípio: todo o sistema de disciplina eclesiástica e todo o sistema de interpretação profética 
que conecta a Igreja com o mundo ou com as coisas do mundo, é contrário ao espírito e 
princípios do grande mistério desenvolvido pelo Espírito Santo através do Apóstolo dos 

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          24



Gentios.

Eu devo agora terminar. Estou consciente de quão frágil e superficialmente eu tenho 
desenvolvido o que tenho em minha mente com respeito a doutrina da Igreja. Porém, não tenho 
dúvida da sua real importância e sinto-me seguro que, enquanto o tempo se aproxima, muita 
luz será comunicada aos crentes acerca disso. No presente, receio, poucos realmente entendem 
isto. Se isto fosse entendido, haveria muito menos esforço para se alcançar um nome e um lugar 
na terra. Paulo, a grande testemunha da chamada celestial da Igreja, deve ter exibido um pobre 
espetáculo à vista dos filhos deste mundo,  e assim serão também todos os que mantiveram seus 
princípios e andaram em seus passos. Mas Ele confortou o seu espírito com o pensamento que a 
fundação de Deus permanece firme,  tendo este selo, o Senhor conhece os que são seus.  E ele 
também sabia que na era de maior escuridão haveria uns poucos que buscam ao Senhor de 
coração puro. Que em meio a esta triste cena, possamos estar entre os tais, até que vejamos 
Jesus como Ele é, e nos tornemos como Ele, para sempre!

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          25



APÊNDICE II

“RESPOSTA A UMA ANÁLISE DE NOSSA POSIÇÃO”

Em seu livro “Dispensationalism Today” (Dispensacionalismo Hoje), o Dr. Charles C. Ryrie 
faz uma breve análise dos ensinos dispensacionais do Grace Gospel Fellowship (Convenção do 
Evangelho da Graça). Sua objeção à nossa posição reside em quatro pontos bem definidos. Vou me 
limitar a discutir apenas um.

Ele discorda ao interpretarmos Atos 1:5 como um batismo “com” o Espírito para receber 
poder miraculoso e I Coríntios 12:13 como um batismo “pelo” Espírito que forma o Corpo de Cristo. 
Sendo que, em ambos os casos, a preposição grega en é usada com a palavra “Espírito”, ele acha que 
en deveria ser traduzida consistentemente em todos os versos que referem-se ao batismo. 

Nós cremos que há dois batismos distintos, nos quais o Espírito está envolvido ou aos quais o 
Espírito está relacionado. Em um, Cristo é o agente batizador, batizando com o Espírito. No outro 
batismo, o Espírito é o agente batizador, batizando  no Corpo de Cristo. Cremos que no dia de 
Pentecostes, Cristo foi o agente batizador, batizando com o Espírito para conceder poder miraculoso 
(Mt. 3:l1; At. 1:5 e 8). Apesar de o Espírito estar envolvido neste batismo Pentecostal, deve-se 
observar que o Espírito não é o agente batizador. O Corpo de Cristo pode ser formado somente se o 
Espírito for o Agente Batizador (I Cor. 12:12,13). Sendo que Cristo, e não o Espírito, estava 
batizando no dia de Pentecostes, concluímos que o Corpo de Cristo não poderia ter sido formado no 
dia de Pentecostes.

Dr. Ryrie admite que en pode significar “com”, “por” ou “em”, mas ele nos pede para encarar 
a “possibilidade que em ambas as instâncias significa a mesma coisa e refere-se ao mesmo 
batismo”. Sendo que o Dr. Ryrie associou duas idéias, vamos examinar uma de cada vez. Seu apelo 
firma-se parcialmente em traduzir en “consistentemente” em ambos os casos, já que “ela é usada 
exatamente na mesma frase com a palavra ‘Espírito’. Mas nós nem sempre traduzimos en do mesmo 
modo, simplesmente porque é usada exatamente na mesma frase com o mesmo substantivo. Por 
exemplo, você sempre traduziria en quando usada com o substantivo céu, “no céu”? Você traduziria 
Mateus 5:34, “de maneira nenhuma jurareis, nem no céu” ou “de maneira nenhuma  jurareis, nem 
PELO céu?” Cristo nos diz para não jurar no céu? Que sentido isto faz? Obviamente, aqui, devemos 
traduzir “pelo”. 

Agora vejamos Mateus 5:45, 6:9 e 22:30. O Dr. Ryrie sugeriria que “consistentemente” 
traduzíssemos en “pelo”, visto que é usada exatamente na mesma frase com a palavra “Céu”? Que 
sentido faria traduzir en nestas passagens como “pelo”. Concluindo, você não deve traduzir en do 
mesmo modo em todos os casos, mesmo quando usado com o mesmo substantivo- É o sentido da 
passagem que determinará se deve ser “no” céu ou “pelo” céu; e será o sentido e o contexto da 
passagem que determinarão se será “no” Espírito ou “pelo” Espírito. 

É importante notar que nós não substanciamos nossa posição sobre a preposição em si 
mesma, embora à primeira vista possa parecer assim. Nós dependemos mais do sentido da passagem 
do que Dr. Ryrie. O Dr. Ryrie, entretanto, enfatiza a tradução da preposição. Ele reivindica que a 
partícula grega en seja traduzida “no” Espírito em ambos os casos. Como conseqüência, ele 
cuidadosamente restringe-se a usar somente Atos 1:25 com I Coríntios 12:13. A promessa 
mencionada por Cristo em Atos 1:5 é encontrada em quatro outras passagens: Mateus 3:11, Marcos 
1:5, Lucas 3:16 e João 1:33. O Dr. Ryrie não menciona ou lista essas outras passagens. Há  uma boa 
razão para isto. Notamos nos textos gregos que Deus não considera a preposição grega en tão 
importante, pois, apesar dela aparecer antes das palavras “água” e “Espírito Santo” em João 1:33, e 
Mateus 3:11, em Lucas ela aparece antes das palavras “Espírito Santo”, porém não aparece antes de 
“água” e em Marcos a preposição não aparece. Isto mostra-nos que o verdadeiro sentido da 
passagem realmente não depende da preposição-  Para demonstrar isto mais claramente, traduza 
Mateus 3:11, como “com” ou “por” ou “em”, e faça a sua escolha - Ainda é evidente quem são os 
agentes batizadores, ainda que uma preposição possa servir melhor que a outra.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          26



“Eu (João), em verdade, vos batizo com / pela / em água... mas Ele vos batizará com / por / 
em o Espírito Santo”.

Mudar a preposição não destrói o sentido óbvio da passagem. O argumento realmente não 
depende de uma pequena preposição, como o Dr. Ryrie quer fazer crer. Está claro que João é o agente 
batizador. Está igualmente claro, por causa do paralelismo, que Cristo é o agente batizador. Sendo 
que não é possível fazer da água o agente batizador nesta passagem, também não é possível fazer do 
Espírito o batizador. Cristo foi o Agente Batizador no dia de Pentecostes.

O segundo ponto no argumento do Dr. Ryrie, é que como  essas duas passagens lidam com o 
assunto do “batismo”, devíamos assumir que o batismo é o mesmo. Parece que o Dr. Ryrie está 
lidando conosco como os que crêem no arrebatamento pós-tribulacional, argumentam contra os que 
crêem no arrebatamento pré-tribulacional. O argumento deles é: Já que nesta era nós somos 
chamados os “eleitos” de Deus, e já que há “eleitos” de Deus na Tribulação, isto significa que nós 
estaremos na Tribulação (Norman S. Mac Pherson, Triumph through Tribulation - Triunfo em meio 
à Tribulação; pág. 8). Por que? Porque a palavra eleitos é usada em ambos os casos, por esta razão ela 
deve referir-se ao mesmo povo. O Dr. Ryrie rapidamente afirmaria que pelo fato de a palavra ser 
usada em ambos os casos, não significa que eles sejam os mesmos eleitos de Deus- e estaria correto. 
Devemos agora usar a sua própria lógica. Simplesmente porque a palavra “batismo” é usada em 
ambos os casos, não significa que seja o mesmo batismo.

A palavra “evangelho” nem sempre se refere às mesmas boas novas (o Dr. Ryrie concorda, 
veja seu livro, Biblical Theology of the New Testament Teologia Bíblica do Novo Testamento; pág. 
72). A palavra “reino” nem sempre significa o Reino Messiânico (Ryrie também concorda, pág. 
74,127, Ibid.). Ele concorda que a palavra “batismo” nem sempre significa água (Ibid., pág. l99-
200). Por que ele acharia estranho que a palavra “batismo” nem sempre significasse o mesmo 
batismo? É tão difícil ver que há dois batismos em que Cristo e o Espírito estão envolvidos e que um é 
diferente do outro? O Dr. Lewis Sperry Chafer não achou isto difícil, pois ele escreveu:

Aquelas passagens das Escrituras nas quais o Espírito Santo é relacionado ao batismo, devem 
ser classificadas em duas divisões. Em um grupo, Cristo é o agente batizador, enquanto o 
Espírito Santo é a abençoada influência que caracteriza o batismo. No outro grupo de 
passagens , o Espírito Santo é o Agente Batizador e Cristo, como o Cabeça de Seu Corpo 
místico, é o elemento recebido e a abençoada influência que caracteriza o batismo. Seis 
passagens devem ser identificadas como pertencentes ao primeiro grupo: Mateus 3:11, Marcos 
1:8; João 1:33; Lucas 3:16, Atos 1:5 e 11:16. 

“A segunda classificação de passagens apresenta o Espírito Santo como o Agente Batizador... 
estas passagens são: I Cor. 12:12, 13. Gál. 3:27. Rom. 6:1-4. Col. 2:9-12. Efé. 4:4-6. I Ped. 3:21.. 
Mar. 16:16” (Systematic Theology - Teologia Sistemática;  vol. Vl, págs. 141 a 151).

Achamos estranho o Dr. Ryrie dizer que somos “forçados” a argumentar por esses dois 
batismos. Tentamos imaginar o que forçou o Dr. Chafer a reconhecer esses dois batismos. I Coríntios 
12:13 apresenta o Espírito como o agente batizador. O contexto fornece evidências inquestionáveis 
disto. Paulo dedica os versículos 3-11 de I Coríntios 12, a uma lista das várias “operações” do 
Espírito. É o Espírito que dá a “palavra de sabedoria”, “palavra de ciência”, “fé”, “dons de curar”, 
“operação de milagres”, “profecia”, etc... Estas são as obras, as operações do Espírito. Paulo diz: 
“Mas um só e o mesmo Espírito opera todas estas coisas (v.  11). É o Espírito que faz todas essas 
coisas.

Após descrever o que o Espírito faz, Paulo afirma no versículo 13 que o Espírito também 
batiza. O termo “também”, aparece nos melhores textos gregos na posição enfática no início da 
sentença- O termo grego kai pode ser traduzido “e”, “ainda” e “também”. Por esta razão, Paulo deixa 
claro que o Espírito opera os dons e (kai), opera o batismo. O espírito performa os dons; e ainda (kai) 
performa o batismo. O Espírito operou os dons; e o Espírito também (kai) operou o batismo. Todo o 
contexto deixa claro que o Espírito é o Agente Batizador.

Está igualmente claro que em Mateus 3:11, que foi cumprido no dia de Pentecostes (Atos 
1:5), Cristo foi o Agente Batizador, e sendo que Ele foi o Agente Batizador, e não o Espírito, 
insistimos que o Corpo ainda não havia sido formado.

TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          27



TRÊS IGREJAS BÍBLICAS          28

NOTAS

(1) O Dr. De Haan toma a mesma posição em um livrete escrito quando ele era pastor da Igreja 
do Calvário (ele foi pastor de 1929 a 1938). O panfleto á intitulado, “O Batismo Infantil e o 
Pacto da Graça”. Ele instrui seus leitores a respeito de Atos 2:38: “Estas palavras não foram 
empregadas a nenhum gentio. Apenas judeus são  endereçados aqui. As seguintes referências 
mostrarão ser isto verdade: At. 2:5,14,22 e 36. Nem um gentio sequer. Esta era a mensagem de Deus 
a Israel.

(2) Alguns dispensacionalistas acham que, por não ser  mencionado depois de Atos 28, o 
memorial da ceia do Senhor não deve ser observado. Isto não é verdade. Não há nenhuma 
necessidade para isto ser mencionado depois de Atos 28, pois Paulo afirma que recebeu isto do 
Senhor pessoalmente (I Cor. 11:23), o que significa que isto é para a Igreja, o Corpo de Cristo, 
observar. Além disso, nos é dito até quando devemos observá-la – “até que Ele venha” (I Cor. 
11:26). É muito significativo que na mesma epístola onde Paulo afirma que recebeu a ceia do 
próprio Senhor, ele diz: “Cristo não me enviou para batizar”. Em nenhum lugar estão batismo 
com água e ceia do Senhor ligados nas Escrituras. Para muitos, celebrar a ceia do Senhor é um 
testemunho, pois o texto afirma “...anunciais a morte do Senhor, até que Ele venha”. Os termos 
anunciar e testemunhar nunca são usados com referência ao batismo com água, enquanto que, 
a expressão “batismo para remissão dos pecados” é bastante comum (Mc. 1:4; At. 2:38; 22:16).

(3) Notando esta distinção, tudo leva-nos a crer que o arrebatamento acontecerá antes do 
profetizado período da Tribulação. Romanos 11:11-36 ensina-nos que Israel perdeu seu lugar 
do privilégio e prioridade durante esta dispensação. Gálatas 3:26-28 e Efésios 3:6 afirmam que 
na Igreja, (o Corpo de Cristo) desta dispensação, judeus e gentios estão em igualdade um com 
o outro. As porções das Escrituras que tratam da Tribulação e do Reino, afirmam que os 
judeus e gentios salvos não estarão em condição de igualdade e que Israel será colocada de 
novo em uma posição de  prioridade (Jr. 30:7; Dt. 30: 1-3;  Is. 61:2,3; Zc. 12:10; Dn. 9:24-27; 
Ap. 7:9-14; Is. 54:7-17, etc.). Sendo que os gentios salvos estão em base iguais agora, mas não 
estarão na tribulação, e sendo que Israel estará em um lugar de privilégio e prioridade na 
tribulação, mas não está hoje, a conseqüência é clara: Deus não pode agir com Israel ao mesmo 
tempo por meio de dois princípios incompatíveis. Portanto, esta dispensação deve ser 
concluída e o Corpo de Cristo fora de cena, sendo arrebatado antes da tribulação.


